

# شَحْنَوْيِ الْجَعْلَنِ

تأليف

ابن الأذكي رياضي بن شرف النووي الشافعي

٦٢١ - ٦٧٦

ترجمہ و فوائد

پروفیسر شعیب بن سعیدی



دائرۃ الدّلائل

کتاب و نشرت کی ایجادت کا عالمی ادارہ



سَعِي  
الْبَعْدُ نَفْوِي

جُلُّ حُقُوقِ اشاعت بَيْنَ دَارَ السَّلَامِ مُعْظَمَهُمْ

# دار السلام

كتاب و منتظر کی اشاعت کا عالی ادارہ

٥ ریاض ٥ بھوہ ٥ شاہر ٥ لاہور  
٥ لندن ٥ پیش ٥ نیویارک



بین آف پس بکس 22743 ریاض 11416 سعودی عرب فون (009661) 4033962-4043432

لندن 4021659 ای میل [Darussalam@naseej.com.sa](mailto:Darussalam@naseej.com.sa)

پک ٹیکس 4644945 بک ٹیکس 4614483

بده فون لندن 6807752 انگریز فون 8692900 لندن 8691551

ٹارجیفون 5632623 (00916) لندن 5632624

پاکستان ٥٥ لورڈ ایل زد ایکٹ اے۔ اول ٹان لادہر فون 7232400 - 7240024 (0092 42)

لندن 7354072 ای میل [darussalam@mail.com](mailto:darussalam@mail.com)

بھارت 7320703 سی جان مارکس ٹوئی سریس اردو بازار لادہر فون 7120054 لندن

لندن ، المکتبہ مسٹر برائی فون 5202666 (0044 208) لندن 5217645 ریچمن پارک برائی فون 207 7243363

پیش فون 7220419 (001 713) لندن 7220419 ای میل [darsalam@dar-us-salam.com](mailto:darsalam@dar-us-salam.com).

Website: <http://www.dar-us-salam.com>

نیویارک فون (001718) 625 5925

(١) مکتبۃ دار السلام، ١٤٢٣ھ

فهرست مکتبۃ الملک فهد الوطینیۃ أثناء النشر

النووی، أبو زکریا بن شرف

شرح الأربعین النوویة - الریاض.

٩٩٦٠-٨٦١-٨٣-٢١ ص، سم ردمک: ٩٩٦٠-

(النص باللغة الاوردية)

١-الحدیث - شرح ٢-الحدیث الصحیح أ- العنوان

دیوی ٢٣٧، ٧ ٤٠١١ / ٢٣٧، ٧

رقم الإيداع: ٤٠١١ / ٢٣

ردمک: ٩٩٦٠-٨٦١-٨٣-X

243.9

نامہ

# شرح الْجَعْبُونِ

تألیف

الشیخ الحنفی بن شریف الشوئی

٦٣١ - ٦٧٦

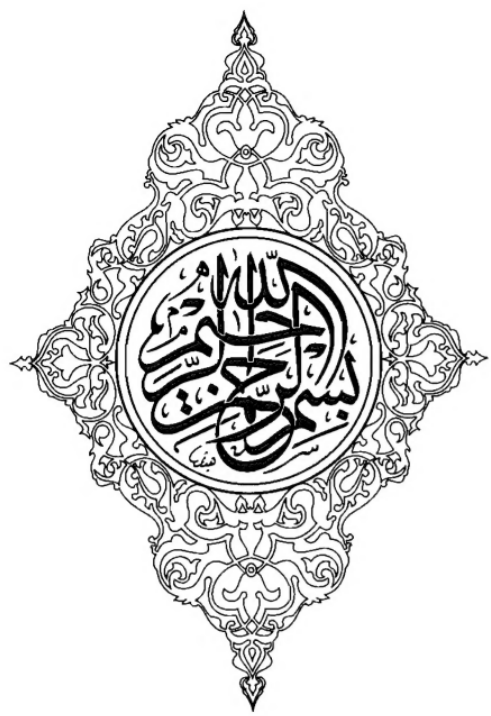
محمد فراز

پروفیسر سعیدی

## دارالسلام

مکتب و نسخت کی اشاعت کا عالی ادارہ

○ ریاض ○ جده ○ اخیر ○ شارجه ○ لاہور  
○ لندن ○ ہیومن ○ نیویارک



## فرست مضامین

|    |                                               |    |                                           |
|----|-----------------------------------------------|----|-------------------------------------------|
| 38 | اسلام کا پانچواں رکن: رمضان کے روزے           | 8  | عرض ناشر                                  |
| 39 | انسان کے تخلیقی مراحل اور انجام آخرت          | 10 | مقدمہ امام نووی رحمۃ اللہ                 |
| 45 | ذممت بدعت                                     | 13 | سچھا ربعین نووی کے بارے میں               |
| 48 | حلال، حرام اور اصلاح قلب                      | 16 | تذکرہ امام نووی رحمۃ اللہ                 |
| 50 | وجو اشتباه                                    | 21 | اصلاح نیت کی ضرورت و اہمیت                |
| 52 | اخلاص، خیر خواہی، وفاداری                     | 22 | نیت کی درستی اور خرابی سے کیا مراد ہے؟    |
| 54 | اللہ تعالیٰ کے حق میں نصیحت                   | 26 | اسلام، ایمان اور احسان کے مغایم           |
| 54 | کتاب اللہ کے حق میں نصیحت                     | 30 | فرشتوں کا انسانی صورت میں آنا             |
| 54 | رسول کے حق میں نصیحت                          | 30 | وضعَ كَفَيْهَ عَلَى فِخْدَيْهِ            |
| 54 | ائمه مسلمین کے حق میں نصیحت                   | 31 | پہلا سوال: ارکانِ اسلام                   |
| 54 | عامۃ المسلمین کے حق میں نصیحت                 | 31 | دوسرा سوال: عقائدِ اسلام                  |
| 55 | تحفظ جان و مال مسلم                           | 31 | اسلام اور ایمان                           |
| 59 | اطاعت رسول کی فرضیت اور کثرت سوالات کی ممانعت | 32 | تیسرا سوال: احسان                         |
| 63 | اکل حلال کی اہمیت اور کسب حرام.....           | 33 | چوتھا سوال: قیامت کب آئے گی               |
| 66 | اجتناب شبہات                                  | 34 | پانچواں سوال: علامات قیامت                |
| 68 | مسلمانوں کا غیر متعلق امور سے اجتناب.....     | 35 | حدیث جبریل کی اہمیت                       |
| 71 | اسلامی اخوت، تکمیل ایمان                      | 35 | ارکانِ اسلام                              |
| 74 | خون مسلم کی حرمت اور جواز قتل کی.....         | 36 | اسلام کا پہلا رکن: توحید و رسالت کا اقرار |
| 76 | الشیب الزانی                                  | 36 | اسلام کا دوسرا رکن: اقامۃ صلوٰۃ           |
| 76 | قصاص                                          | 37 | اسلام کا تیسرا رکن: زکوٰۃ                 |
|    |                                               | 38 | اسلام کا چوتھا رکن: حج                    |

|     |                                              |     |                                            |
|-----|----------------------------------------------|-----|--------------------------------------------|
| 110 | حیا                                          | 77  | ارتداد                                     |
| 112 | اللہ تعالیٰ پر ایمان اور اس پر ثابتت قدیمی   | 77  | اسلامی آداب معاشرت                         |
| 116 | واقعہ حضرت خبیب بن الحنفی                    | 78  | قول خیریا خاموشی                           |
| 120 | فرائض اور حلال و حرام کا التزام              | 80  | اکرام الجار                                |
| 122 | أَخْلَقْتُ الْحَلَالَ وَحَرَّمْتُ الْحَرَامَ | 82  | اکرام الضیف                                |
| 122 | وضو، ذکر، نماز، صدقہ، صبرا اور قرآن کے فضائل | 84  | غصہ سے ممانعت                              |
|     |                                              | 87  | ہر کام سلیقے سے اور ہر ایک سے ....         |
| 125 | طمارت                                        | 88  | احسان                                      |
| 127 | ذکر اللہ                                     | 88  | احسان کی اہمیت                             |
| 128 | نماز                                         | 89  | احسان فی القتل                             |
| 129 | صدقہ                                         | 89  | احسان بالذیح                               |
| 130 | صبر                                          | 90  | تقویٰ اور حسن اخلاق                        |
| 130 | صبر کی تین قسمیں ہیں                         | 91  | تقویٰ                                      |
| 131 | حرمت ظلم اور حقیقت توحید                     | 93  | توبہ                                       |
| 135 | حرمت ظلم                                     | 95  | توبہ کی قبولیت کی شرائط                    |
| 137 | ہدایت                                        | 95  | حسن اخلاق                                  |
| 139 | رزق                                          | 97  | تقدیر اور توبک                             |
| 140 | لباس                                         | 100 | پہلی نصیحت : اللہ تعالیٰ کے احکام کی حفاظت |
| 141 | استغفار                                      |     |                                            |
| 142 | کلمہ استغفار                                 | 103 | وَإِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللَّهَ         |
| 143 | سید الاستغفار                                | 106 | وَإِذَا سَعَنتَ فَاسْعَنْ بِاللَّهِ        |
| 145 | صدقہ کا حقیقی مفہوم                          | 108 | توکل علی اللہ                              |
| 147 | ہر یکی صدقہ ہے                               | 109 | ازالہ مشاکل                                |
| 152 | یکی اور گناہ کی پچان                         | 109 | تقدیر، صبر                                 |
| 156 | وجوب التزام سنت                              | 109 | شرم و حیا جزو ایمان ہے                     |

|     |                                                       |     |                                         |
|-----|-------------------------------------------------------|-----|-----------------------------------------|
| 190 | تذابر                                                 | 158 | تقوی                                    |
| 191 | کسی کی بیع پر بیع کرنا                                | 158 | اطاعت امیر                              |
| 191 | اخوت                                                  | 160 | اتباع نشت                               |
| 192 | حسن معاشرت، تیسیر، ستر عیوب، طلب علم اور عمل کی فضیلت | 160 | اطاعت خلفاء راشدین                      |
| 194 | خدمت خلق                                              | 160 | بدعت کی نہ مرت اور اس سے احتراز         |
| 194 | تگدست پر آسانی کرنا                                   | 163 | ابواب الخیر                             |
| 196 | عیوب پوشی                                             | 163 | ابواب الخیر یعنی نیکی کے دروازے         |
| 196 | بھائی کی مدد                                          | 164 | روزہ                                    |
| 197 | فضیلت طلب علم                                         | 164 | صدقة                                    |
| 198 | اجتماعی طور پر تلاوت قرآن                             | 164 | قیام اللیل                              |
| 199 | صرف اعمال ہی ذریعہ نجات ہیں                           | 165 | حافظت زبان                              |
| 200 | اللہ تعالیٰ کا فضل اور اسکی وسعت رحمت                 | 166 | شرعی احکام کی اقسام                     |
|     | فرائض اور نوافل اللہ تعالیٰ کے قرب اور حدود           | 168 | فرائض                                   |
|     | محبت کا ذریعہ ہیں                                     | 168 | حدود                                    |
| 208 | فرائض کی اہمیت                                        | 170 | محمات                                   |
| 209 | نوافل کا درجہ                                         | 171 | ہسکوت عننا                              |
| 210 | نتیجہ                                                 | 174 | نہد کی حقیقت و فضیلت                    |
| 210 | خطا، نیان اور جروا کراہ کی معانی                      |     | ضرر رسانی اور بطور انتقام ضرر سے احتراز |
| 211 | خطا                                                   | 178 | اثبات دعویٰ                             |
| 212 | نیان                                                  | 180 | امر بالمعروف و نهى عن المنکر            |
| 213 | مجبوری کی صورت میں کئے گئے عمل                        | 185 | اسلامی معاشرت کے اصول                   |
| 215 | دنیا کی بے ثباتی                                      | 187 | حد                                      |
| 219 | اطاعت رسول، ایمان کی علامت ہے                         | 188 | تجش                                     |
| 222 | توبہ کی فضیلت اور رحمت الہی کی وسعت                   | 189 | بعض                                     |

## عرض ناشر

اربعین نویسی، علوم حدیث کی علمی دلچسپیوں کا ایک مستقل باب ہے۔ تذکرہ نگاروں کی روایات اور مؤرخین حدیث کی تفصیلات کے مطابق عبد اللہ بن مبارک رضی اللہ عنہ پہلے محدث ہیں جنہوں نے اس فن پر پہلی اربعین مرتب کرنے کی سعادت حاصل کی۔ بعد ازاں علم حدیث، حفاظت حدیث، حفظ حدیث اور عمل بالحدیث کی علمی اور عملی ترمیمات نے اربعین نویسی کو ایک مستقل شعبہ حدیث بنادیا۔ اس ضمن میں کی جانے والی کوششوں کے نتیجے میں اربعین کے سینکڑوں مجموعے اصول دین، عبادات، آداب زندگی، نہد و تقویٰ اور خطبات و جماد جیسے موضوعات پر مرتب ہوتے رہے۔ ان میں سے ستر مجموعوں کا تذکرہ صرف ایک مستند چھ جلدیوں پر مشتمل کتاب ”کشف الظنون“ میں ملتا ہے۔ بر صغیر میں بھی اربعین نویسی کا ذوق رہا ہے اور اس ضمن میں شاہ ولی اللہ محدث دہلوی سے مولانا ابراہیم میر سیالکوٹی تک اربعین کے بہت سے مجموعے ہمارے سامنے ہیں۔ اس سلسلہ سعادت میں ایک معتر اور نمایاں نام ابو زکریا یحییٰ بن شرف النووی رضی اللہ عنہ کا ہے، جن کی اربعین اس سلسلے کی سب سے ممتاز تصنیف ہے۔

اربعین نویسی کے بارے میں جو روایات ملتی ہیں وہ ہرچند اسانید کے لحاظ سے ضعیف ہیں مگر عمل بالحدیث کے نقطہ نظر سے ان مرتبات میں بہت مفید لوازمہ فراہم کیا گیا ہے۔ بالخصوص امام نووی رضی اللہ عنہ نے اپنی اربعین میں اس امر کا اتزام کیا ہے کہ تمام منتخب احادیث روایت اور سند کے اعتبار سے درست ہوں۔

ان منتخب احادیث کو اساسیات دین کی حیثیت حاصل ہے۔ گویا یہ کسی ایک موضوع پر مجموعہ حدیث کی بجائے دین و شریعت کے تمام اہم پہلوؤں پر ایک معیاری اور مستند انتخاب ہے۔ یہ انتخاب اس اہمیت کا حامل ہے کہ اس کے فہم اور عمل سے دین کے پیشتر قاضے پورے ہو سکتے ہیں اور اس سے ایک دینی ذوق اور پاکیزہ سیرت کی آبیاری کی جاسکتی ہے۔

امام نووی رضی اللہ عنہ نے اپنی اربعین میں اس امر کی کوشش کی ہے کہ پیشتر احادیث صحیح بخاری

اور صحیح مسلم سے ماخوذ ہوں۔ یوں قارئین کے لیے یہ اعتماد کی بات ہے کہ تمام تراحدایث سنداً صحیح ہیں۔ اپنی حسن ترتیب کے لحاظ سے مذکورہ امتیازات کے باعث یہ مجموعہ اربعین عوام و خواص میں قبولیت کا حامل ہے۔ انہی خصائص کی بنا پر اہل علم نے اس کی متعدد شروحات، حواشی اور تراجم کیے ہیں۔ عربی اور فارسی کی طرح اردو زبان میں بھی اس کی شروحات ملتی ہیں۔ مگر اس اربعین کی افادیت اس بات کا تقاضہ کرتی تھی کہ اس کی ایک جامع، محقق اور مستند شرح اردو زبان میں لکھی جائے جس سے علم و عمل کے متلاشیوں کو پیغام حق میر آسکے۔ محترم سید مجتبی سعیدی حفظہ اللہ نے اس ضرورت کو بڑے عالمانہ انداز میں ایک شفاقت اسلوب کے ساتھ پورا کر دیا ہے۔ اللہ تعالیٰ انہیں جزاً نیز عطا فرمائے۔ آمين۔

علم الحدیث اور عمل بالسنة کے شاکین اس امر سے آگاہ ہیں کہ امام نووی رضی اللہ عنہ فیں حدیث میں کس درجہ رسوخ کے حامل تھے۔ انہوں نے اپنے بچپن سے وفات تک کی پیشتلیں سالہ زندگی جس علم و تقویٰ اور زہد و ورع سے برکی، اس کے اثرات ان کی تصنیفات میں نمایاں ہیں۔ آپ علوم اسلامی میں دستگاہ کامل رکھتے تھے، جس کا بہترین اظہار صحیح مسلم کی اس شرح سے ہوتا ہے جو اہل علم میں استعمال کا درجہ رکھتی ہے۔ ”الاربعین“ کے علاوہ ان کی بیس کے قریب دیگر علمی تصنیفات ان کے عالمانہ قد و قامت کو معین کرتی ہیں۔

ادارہ دارالسلام اس عظیم محدث کی معروف ”الاربعین“ کی تازہ اردو شرح کو جس متنی اور طباعتی معیار کے ساتھ پیش کر رہا ہے، اس کے باوصف ہمیں امید واثق ہے کہ اس کاوش کو اہل علم، علماء، دینی مدارس کے شیوخ اور سکولوں، کالجوں اور جامعات کے اساتذہ میں ان شاء اللہ العزیز پذیر ای ملے گی۔

اللہ تعالیٰ اس کو شش کو عامة المسلمين کے لیے نافع اور مفید بنائے اور مرتب، مترجم، شارح، ناشر اور منتظمین کی حسنات میں شمار کرے۔ آمین یا رب العالمین.

عبدالمالک مجاهد

دارالسلام، ریاض - لاہور

ربيع الاول 1423ھ / جون 2002ء

## مقدمہ امام نووی رحمہ اللہ

﴿ وَمَا أَنذَكْمُ الرَّسُولُ فَخُذُوهُ ﴾ (الحشر ٥٩)

”اور رسول تمیں جو کچھ دیں اسے لے لو۔“

اما بعد :

حضرات علی بن ابی طالب، عبد اللہ بن مسعود، معاذ بن جبل، ابو درداء، ابن عمر، ابن عباس، انس بن مالک، ابو ہریرہ، اور ابو سعید خدری رضی اللہ عنہم سے بست سی اسناد کے ساتھ مختلف روایات میں ہے، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”جو شخص میری امت کے لئے امورِ دین سے متعلق چالیس احادیث حفظ کرے تو اللہ تعالیٰ اسے قیامت کے دن فتحاء اور علماء میں سے اٹھائے گا۔“

ایک دوسری روایت میں ہے ”اللہ تعالیٰ اسے فقیہ عالم کی صورت میں اٹھائے گا“ اور حضرت ابو درداء رضی اللہ علیہ وسلم کی روایت میں ہے ”میں اس کے لئے سفارشی اور گواہ ہوں گا“ اور حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ علیہ وسلم کی روایت میں یوں ہے ”اسے کما جائے گا کہ جنت کے جس دروازہ سے چاہو داخل ہو جاؤ۔“ حضرت ابن عمر رضی اللہ علیہ وسلم کی روایت میں ہے۔ ”اس کا شمار علماء کی جماعت میں اور حشر شداء کی جماعت میں ہو گا۔“ ماہرینا حدیث کا اتفاق ہے کہ کثرت انسانیوں کے باوجود یہ حدیث ضعیف ہے مگر پھر بھی اہل علم نے اس سلسلہ میں بے شمار تصنیفات کی ہیں۔ میرے علم کے مطابق سب سے پہلے اس بارے میں عبد اللہ بن مبارک رضی اللہ علیہ وسلم نے کتاب تصنیف کی۔

ان کے بعد عالم ربانی ابن اسلم طوسی، حسن بن سفیان نسائی، ابو بکر آجری، ابو بکر بن ابراہیم اصفہانی، دارقطنی، حاکم، ابو نعیم ابو عبد الرحمن السلمی، ابو سعید المالینی، ابو عثمان الصابوونی، عبد اللہ بن محمد الانصاری اور ابو بکر البهقی اور دیگر بست سے متقد مین و متاخرین علماء نے تصنیفات کیں۔

انہی بزرگ ائمہ اور حفاظت کی اقتداء کرتے ہوئے میں نے بھی چالیس احادیث جمع کرنے کے بارے میں اللہ تعالیٰ سے استخارہ کیا، اہل علم کا الفاق ہے کہ فضائل اعمال سے متعلقہ احادیث خواہ ضعیف بھی ہوں ان پر عمل کرنا جائز ہے ① مگر میرا اعتماد مخفی مذکورہ بالا ضعیف حدیث ہی پر نہیں بلکہ صحیح احادیث میں وارد آنحضرت ﷺ کے اس قول پر ہے۔

آپ نے فرمایا:

**إِبْرَيْلُغُ الشَّاهِدُ الْغَائِبُ** (صحیح البخاری، العلم، باب قول النبي ﷺ «رب مبلغ أوعی من سامع»، ح: ۶۷ وصحیح مسلم، القسامۃ، باب تغليظ تحريم الدماء . . . ، ح: ۱۶۷۹)

”تم میں سے جو موجود ہے وہ ان لوگوں کو احادیث و احکام پہنچاوے جو یہاں موجود نہیں۔“

اسی طرح آنحضرت ﷺ کا ایک اور فرمان بھی ہے:

**نَصَرَ اللَّهُ امْرًا سَمِعَ مِنَا حَدِيثًا فَحَفِظَهُ حَتَّى يُبَلَّغَهُ** (سنن أبي داود)

① امام نووی رحمۃ اللہ علیہ کا یہ قول محل نظر ہے، ضعیف روایت مطلقہ ناقابل عمل ہے۔ خواہ اس کا تعلق احکام سے ہو یا فضائل اعمال سے اور یہی راجح ہے کیونکہ جب اس کی نسبت ہی رسول اللہ ﷺ سے ثابت نہ ہوئی تو خواہ مخواہ ظن مرجوح کی بناء پر اس کو عقیدہ و عمل میں لانا درست نہیں۔ ان الظن لايفنى من الحق شيئاً۔

بعض کبار محدثین نے بیت عنکبوت کی مانند اس کمزور موقف کی بڑے سخت انداز میں تردید کی ہے، لہذا اہل علم کی ذمہ داری ہے کہ اگر کوئی روایت ضعیف ہو تو بیان کرتے وقت اس کے ضعف کی شاندیہ ضرور کریں۔ وگرنہ عند اللہ گناہ گار ہوں گے۔ جیسا کہ امام مسلم رحمۃ اللہ علیہ صحیح مسلم کے مقدمہ میں بایس الفاظ رقم طراز ہیں۔ (کَانَ آئِنَّمَا يَفْعِلُهُ ذَلِكَ، غَاشِأَلْعَوَامَ الْمُسْلِمِينَ) ”وہ اپنے اس فعل کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کے ہاں گناہ گار اور عامۃ المسلمين کا خائن متصور ہو گا۔“ اور جو شخص جانتے ہو جھٹے ضعیف روایت پر عمل پیرا ہو وہ اس سے کہیں زیادہ قابل مذمت اور مستحق وعید ٹھرتا ہے۔

مذکورہ بالا یہی موقف امام ابن حزم، شیخ الاسلام ابن تیمیہ رحمۃ اللہ علیہما اور بعض دیگر متفقین و متاخرین محققین کا ہے۔ (تفصیل کے لیے دیکھیں: مقدمة صحيح مسلم ص ۱۹، طبع دارالسلام، قواعد التحدیث

داود، العلم، باب فضل نشر العلم، ح: ٣٦٦٠ وجامع الترمذی، العلم، باب ما جاء في الحث على تبليغ السمع، ح: ٢٦٥٦ وسنن ابن ماجہ، المقدمة، باب من بلغ علماء، ح: ٢٣٠)

”اللہ تعالیٰ اس شخص کو خوش رکھے جس نے ہماری بات (حدیث) سنی‘ اسے بعینہ یاد رکھا اور پھر اسے دوسروں تک پہنچایا۔“

پچھے علماء نے اصول دین کے بارے میں چالیس احادیث جمع کیں تو بعض نے فروع کے متعلق۔ بعض نے جہاد کے متعلق تو بعض نے زہد کے بارے میں۔ بعض نے آداب کے بارے میں تو بعض نے خطبوں پر مشتمل احادیث جمع کیں۔

یہ تمام اپنے مقاصد ہیں اللہ تعالیٰ ان تمام حضرات سے راضی ہو۔ میں نے ان موضوعات سے ہٹ کر چالیس مختلف احادیث جمع کرنے کا سوچا یہ چالیس احادیث (ذکورہ بالا) تمام امور پر مشتمل ہیں اور ان میں سے ہر حدیث دین کے بنیادی قواعد میں سے ایک قاعدہ اور اصول ہے اور ان میں سے ہر حدیث کے متعلق اہل علم نے اپنی رائے کا اظہار کرتے ہوئے کہا: اس حدیث پر اسلام کا دارود مدار ہے، یہ حدیث نصف اسلام ہے، یہ حدیث اسلام کا ثلث (۱/۳) ہے۔ وغیرہ وغیرہ۔

نیز میں ان چالیس احادیث میں ان کی صحت کا بھی التزام کروں گا۔ ان میں سے اکثر صحیح بخاری اور صحیح مسلم کی احادیث ہیں۔ میں ان کی سندیں حذف کروں گا تاکہ انہیں یاد کرنا آسان ہو اور ان سے زیادہ سے زیادہ فائدہ اٹھایا جاسکے۔ پھر احادیث کے بعد ایک باب میں ان میں وارد مشکل الفاظ کا تلفظ ضبط کروں گا۔

ہر وہ شخص جو آخرت میں کامیابی حاصل کرنا چاہتا ہے اسے چاہئے کہ وہ ان تمام احادیث اور ان میں ذکر کردہ مسائل، احکام اور آداب سے واقف ہو۔

میرا توکل اللہ تعالیٰ ہی پر ہے اور میں اپنے جملہ معاملات اسی کے سپرد کرتا ہوں۔ ہر حال میں اسی کی تعریف اور اس کی نعمتوں کا اقرار و اعتراف ہے۔ یہی کرنے اور برائی سے بچنے کی توفیق سب اسی کی طرف سے ہے۔

## کچھ اربعین نووی کے بارے میں

کتب حدیث کی مختلف اقسام ہیں۔ ان میں سے ایک قسم ”الاربعین“ ہے۔ ایسی کتاب میں چالیس احادیث بیان کی جاتی ہیں۔ امام نووی رحمۃ اللہ علیہ کے بقول ”اربعین نووی“ میں اولیت کا شرف عبداللہ بن مبارک رحمۃ اللہ علیہ کو حاصل ہے۔ ان کے بعد بہت سے علماء، محدثین اور ائمہ کرام نے چالیس حدیثوں کے مجموعے مرتب کئے۔ حاجی خلیفہ نے ”کشف الظنون“ میں اس قسم کے ستر<sup>(۱)</sup> مجموعے اور ان کے مؤلفین کے نام لکھے ہیں۔ اہم اربعین کے چند مصنفوں کے نام درج ذیل ہیں۔

- ① عبداللہ بن مبارک ② محمد بن اسلم الطوسی ③ حسن بن سفیان ”النسوی“
- ④ ابو بکر الاجرجی ⑤ ابو بکر محمد بن ابراہیم، الاصفہانی ⑥ امام دارقطنی ⑦ امام حاکم
- ⑧ ابو نعیم ⑨ ابو عبد الرحمن السلمی ⑩ ابو سعید الملائی ⑪ ابو عثمان الصابوی ⑫ عبداللہ بن محمد الانصاری ⑬ امام ابو بکر البیہقی ⑭ ابو القاسم القشیری ⑮ ابو منصور الشحامی ⑯ ابن عساکر ⑯ ابو طاہر السلفی ⑯ حافظ ابن حجر العسقلانی ⑰ امام نووی ⑰ عبد الرحمن جایی (مع فارسی ترجمہ) ⑲ شاہ ولی اللہ محدث دہلوی ⑳ اربعین جایی مع اردو ترجمہ منظوم، مولانا ظفر علی خان ⑳ اربعین فیضانی مع اردو ترجمہ منظوم، مرزا عزیز فیضانی ⑳ اربعین شاہی، مولانا ثناء اللہ امر ترسی ⑲ اربعین نبویہ، مولانا ابراہیم میر سیالکوٹی ⑳ جوامع الکلم، مولانا مفتی محمد شفیع ⑲ چالیس احادیث، خواجہ عبدالمحی فاروقی ⑳ خذوا عننا اربعین حدیثانی من یہیں منا، مولانا عنایت اللہ اثری و زیر آبادی ⑳ شمس الدین الجزری ⑳ بتان الاربعین، مولانا محمد صادق سیالکوٹی

تمام اربعینات میں سے حافظ ابو طاہر السلفی کی «الاربعون البلدانیة» اہل علم کے ہاں کافی مشہور رہی۔ انہوں نے اس میں چالیس مختلف شروں کے چالیس محدثین کی چالیس چالیس احادیث بیان کی ہیں۔ ابن عساکر کی «الاربعون الطوال» کو بھی خاصی شرمندی ملی۔

**اربعین نووی کی خصوصیات** امام نووی رضی اللہ عنہ سے قبل اگرچہ چھل احادیث کے بہت سے مجموعے مرتب ہو چکے تھے تاہم امام موصوف نے بھی «الاربعین» کے سلسلہ میں وارد فضیلت کے حصول کے لئے یہ مجموعہ مرتب کیا۔ آپ نے اپنے اس مجموعہ میں مندرجہ ذیل بالتوں کا خصوصی التراجم کیا ہے۔

۱) اس میں مذکور تمام احادیث سنداً صحیح ہیں اور اکثر صحیحین کی ہیں۔

۲) اس مجموعہ میں صرف احادیث کے متن بیان کئے گئے ہیں اور اسانید کو حذف کر دیا گیا ہے اس طرح اس کا زبانی یاد کرنا سہل ہو گیا ہے۔

۳) اس میں وہی احادیث بیان کی گئی ہیں جنہیں دین میں اساسی حیثیت حاصل ہے۔

۴) یہ تمام احادیث اس قدر اہم ہیں کہ ایک مسلمان کیلئے ان کا جانا ازحد ضروری ہے۔

**اربعین نووی کی مقبولیت** امام نووی رضی اللہ عنہ کو اخلاص نیت کا صلہ یہ ملا کہ چالیس احادیث کے تمام مجموعوں میں سے امت میں سب سے زیادہ مقبولیت آپ کے مجموعہ کو حاصل ہوئی۔ یہ کتاب بالعموم مدارس دینیہ، کالجوں اور یونیورسٹیوں کے نصاب میں شامل رہی۔ اس کی جامعیت اور افادیت کے پیش نظر اکابر اہل علم نے اس کی شرحیں لکھیں، حواشی تحریر کئے، عربی، فارسی اور اردو میں منظوم اور رواں زبان میں ترجم کئے گئے۔ اس کی بعض شروح و حواشی مندرجہ ذیل ہیں۔

۱) جامع العلوم والحكم، ابن رجب الحنبلي۔

۲) شرح الأربعين، ابن دقيق العيد۔

۳) شرح ابن حجر المکی۔

۴) المبين المعین لفهم الأربعين، ملا على قاری۔

۵) الفتح المبين لابن حجر العسقلاني۔

- ❶ شرح هاشم بن شیخ محمد التسمات المصری.
- ❷ شرح اربعین، للعلامہ عزیز زیدی۔
- ❸ شرح اربعین، پروفیسر غلام احمد حربی۔
- ❹ شرح اربعین نووی، پروفیسر عبدالحفیظ و پروفیسر ظفر اقبال۔
- ❺ چالیس احادیث، اردو ترجمہ، پروفیسر سعید مجتبی السعیدی۔

نوث : ”الاربعین“ میں چالیس احادیث ہوتی ہیں لیکن امام نووی نے عام دستور سے ہٹ کر اس مجموعہ میں بیالیس احادیث جمع کی ہیں۔



## تذکرہ امام نووی رحمۃ اللہ علیہ

﴿٥٦٣١ - ٥٦٣٢﴾

امام صاحب موصوف کو اللہ کریم نے گوناگوں اوصاف سے نوازا تھا۔ آپ بلند علمی مرتبہ کے حامل تھے۔ اہل علم نے آپ کو ”الامام“ ”الحافظ“ ”شیخ الاسلام“ اور ”مجی الدین“ جیسے عظیم القابات سے موصوف کیا ہے۔

نام و نسب اور کنیت: آپ کی کنیت ابو زکریا اور پورا نام یحییٰ بن شرف بن مری بن حسن بن حسین بن محمد بن جمعہ بن حزام ہے۔

تاریخ ولادت و مولد: آپ محرم ۵۳۱ھ کو دمشق کے نواحی گاؤں ”نووی“ میں پیدا ہوئے۔

نovoی کی وجہ انتساب: اسی گاؤں کی نسبت سے آپ کو ”نovoی“ یا ”نواوی“ کہتے ہیں آپ نام سے زیادہ اسی نسبت سے معروف ہیں۔

بچپن اور تعلیم: نیک سرشت والدین کی سرپرستی میں آپ اسلامی انداز پر پروان چڑھے۔

کرامت: ان کے والد کا بیان ہے کہ ان کی عمر سات برس تھی۔ ستائیں رمضان کی شب کو یہ میرے ساتھ سوئے ہوئے تھے کہ آدمی رات کو بیدار ہو گئے، کہنے لگے: ابا جان! یہ کیسی روشنی ہے جو سارے گھر میں پھیلی ہوئی ہے، سب گھروالے بیدار ہو گئے، کسی کو کچھ نظر نہ آیا۔ کہتے ہیں ان کی اس بات سے ہمیں یقین ہو گیا کہ آج شب قدر ہے۔ آپ بلوغت سے قبل ہی قرآن کریم حفظ کر چکے تھے۔ شب و روز تلاوت قرآن پاک میں مصروف رہتے۔ آپ کو تلاوت اور حصول علم کا بڑا شوق تھا آپ کو کھیل کو د سے شدید نفرت تھی۔

امام صاحب کے شیخ یاسین بن یوسف الزرشی کا بیان ہے، ان کی عمر دس برس تھی میں نے انہیں ”نووی“ میں دیکھا کہ بچے انہیں کھلیے پر مجبور کرتے اور یہ روتے ہوئے ان سے دور بھاگ جاتے اور اس حال میں بھی تلاوت کرتے۔ ان کی معصومیت اور قرآن کی محبت دیکھ کر ان کی محبت میرے دل میں گھر کر گئی۔ میں نے ان کی یہ حالت دیکھ کر ان کے قرآن پڑھانے والے استاذ سے جا کر سفارش کی کہ اس بچے کا خصوصی خیال رکھا کریں، امید ہے یہ بچہ اپنے زمانے کا بہت بڑا عالم اور زاہد ہو گا۔ اور لوگ اس کے علم سے فائدہ اٹھائیں گے۔ استاذ نے مجھ سے کہا: کیا آپ نجومی ہیں؟ میں نے کہا: نجومی تو نہیں، اس کے آثار ہی کچھ ایسے ہیں۔ اور یہ باتیں مجھ سے اللہ تعالیٰ نے کھلوائی ہیں۔ استاذ نے ان باتوں کا ذکر ان کے والد سے کر دیا اور انہوں نے بھی ان پر بھرپور توجہ دی۔

آپ کو چونکہ حصول علم کا شغف انتہائی زیادہ تھا۔ آپ نے بچپن ہی میں فتح کی بعض کتابیں پڑھ لی تھیں۔ آپ کے والد نے جب آپ کی قوتِ حافظہ اور تحصیل علم کا شوق دیکھا تو آپ کو اعلیٰ تعلیم دلوانے کے لیے ۱۳۹ھ کو علم اور اہل علم کے مرکزِ دمشق لے آئے، اور آپ کو ایک مدرسہ میں داخل کرا دیا۔ وہاں آپ نے فتح شافعی کا بنظر غازی مطالعہ کیا اور بعض کتابیں زبانی یاد کر لیں۔ آپ نے اس مدرسہ میں قیام کے دوران خوب مخت کی اور کبھی بھی جی بھر کرنہ سوئے۔ آپ نے دیگر اہل علم کے علاوہ دمشق کے سب سے بڑے فاضل علامہ مکال الدین المغربی سے خوب استفادہ کیا۔

تندستی و سادگی: آپ نے طالب علمی کا زمانہ بڑی تندستی کے عالم میں بسر کیا، لیکن طلب حدیث اور حصول علم کے شوق میں یہ سب کچھ بخوبی برداشت کیا۔ آپ کو کھانے کی پروا ہوتی نہ لباس کی۔ جو لباس ملتا زیب تن فرمائیتے اور جو میسر ہوتا صبر شکر کر کے کھایتے۔ آپ کا اکثر وقت مطالعہ کتب، عبادات، ریاضت اور اوراد و وظائف میں صرف ہوتا، دن رات حتیٰ کہ راہ چلتے بھی اپنا وقت ضائع نہ کرتے۔ سادگی اس قدر تھی کہ اہتمام سے غسل کی خاطر کبھی حمام کارخ نہ کیا۔ آپ کے ایک ساتھی رشید بن معلم کہتے ہیں کہ میں نے محفوظ اس لیے ان سے علیحدگی اختیار کر لی تھی کہ آپ غسل کے لیے حمام نہ جاتے اور

خوراک و لباس کا اہتمام نہ کیا کرتے تھے۔ پھل اور خیار (کھیرا) کھانے سے احتراز کرتے۔ فرمایا کرتے تھے مجھے خطرہ ہے کہ ان چیزوں کے کھانے سے جسم میں تراوت آجائے گی اور مجھے نیند زیادہ آنے لگے گی۔ دن رات میں صرف ایک بار سحری کے وقت کھانا تناول فرماتے۔ آپ تکلفات سے مکمل طور پر پرہیز کرتے۔ اہل شام برف استعمال کیا کرتے تھے لیکن آپ نے کبھی برف استعمال نہ کی۔ آپ زندگی بھر مجدد رہے اور شادی نہ کی۔ آپ کے لیے کثرتِ مطالعہ اور عبادت میں انہاک کی وجہ سے دوسرے امور کی طرف توجہ دینا مشکل تھا۔

**۶۵۰** میں والد کے ہمراہ فریضہ حج کی ادائیگی کے لیے تشریف لے گئے تحصیل علم سے فراغت کے بعد اپنی مادرِ علمی ہی میں بطور استاذ و مدرس تعینات ہوئے۔

مسلم: آپ اگرچہ شافعی المذهب تھے تاہم متعدد بالکل نہ تھے۔ آپ نے اپنی تصنیفات میں حنفی فقماء کے اقوال بکثرت نقل کئے ہیں۔ جہاں کہیں فقہ شافعی کا کوئی مسئلہ دلائل کے اعتبار سے کمزور نظر آیا آپ نے اسے چھوڑ کر راجح اور صحیح مسلم کو اختیار کر لیا۔

آپ کی تصنیفات کی خصوصیت: آپ یگانہ روزگار فاضل تھے۔ جملہ علوم و فنون میں مہارت تامہ رکھتے تھے۔ آپ نے مسلمانوں کی راہنمائی اور افادہ کے لیے نفیس اور بیش قیمت علمی کتب تصنیف کیں۔ آپ کی تصنیفات عبارت کی سوالت، دلائل کی وضاحت، افکار کی توضیح اور فقماء کی آراء پیش کرنے میں مرقعِ انصاف ہیں۔

اہم تصنیفات: آپ نے بہت سی اہم کتابیں تصنیف کیں۔ ان میں سے بعض مندرجہ ذیل ہیں:

- ① شرح صحیح مسلم: اس سے پہلے صحیح مسلم کی کوئی متداول شرح موجود نہ تھی۔ اللہ تعالیٰ نے آپ کو شرف بخشا کہ آپ نے صحیح مسلم کی ایک مبسوط شرح لکھی۔ شروع صحیح مسلم میں آپ کی شرح کو جو قبول عام حاصل ہوا وہ کسی دوسری شرح کے حصے میں نہیں آیا۔ دنیا بھر میں صحیح مسلم کی متداول، معروف اور عام دستیاب ہونے والی شرح آپ ہی کی ہے۔ صحیح مسلم کے اکثر نئے اسی شرح سے مزین ہیں۔

- ۲) کتاب المجموع شرح المذهب للشیرازی (۳) ریاض الصالحین من کلام سید المرسلین (۴) الاذکار (۵) روضۃ الطالبین (۶) المنہاج فی شرح صحق مسلم (۷) تهذیب الاسماء واللغات (۸) التقریب لمعرفة سنن البشیر و النذیر (۹) الاربعین (۱۰) الایضاح فی المناسک (۱۱) التبیان فی آداب حملۃ القرآن (۱۲) تحریر الالفاظ للتنبیہ (۱۳) العمدة فی تصحیح النیۃ (۱۴) الارشاد فی علوم الحدیث (۱۵) التقریب والیسیر فی مصطلح الحدیث (۱۶) تحفۃ الطالب (۱۷) النکت علی الوسیط (۱۸) مختصر طبقات الشافعیہ لابن الصلاح (۱۹) الفتاوی (۲۰) شرح صحق البخاری و دیگر کتب

وفات: آپ وسعت علم کے ساتھ ساتھ بلند اخلاق اور اعلیٰ کردار کے مالک اور صالح الاعمال تھے۔ زہد و درع میں ایک عالم با عمل اور امر بالمعروف اور نهى عن المکر اور شجاعت و اخلاص میں ایک ناصح عالم کی مانند تھے۔ آپ ۲۷۶ھ کو فلسطین تشریف لے گئے "القدس" اور "الخلیل" کی زیارت بھی کی۔

زندگی کے آخری ایام میں اپنے وطن، نویٰ تشریف لے آئے وہیں بیمار پڑ گئے اور آخر کار ۲۲ ربیعہ بروز جمعرات علم و فضل کا یہ آقا تاب اور زہد و درع کا ماحتا ب لعمر ۳۵ سال بیشہ بیشه کے لیے غروب ہو گیا۔ ﴿إِنَّا إِلَهُكُمْ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَاجِفُون﴾

سعید مجتبی السعیدی

منکیرہ - بھکر



## ۱۔ اصلاح نیت کی ضرورت و اہمیت

عَنْ أَمِيرِ الْمُؤْمِنِينَ أَبِي حَفْصٍ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «إِنَّمَا الْأَعْمَالَ بِالنِّيَاتِ وَإِنَّمَا لِكُلِّ أَمْرٍ مَا نَوَى، فَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ فَهِجْرَتُهُ إِلَى اللَّهِ وَرَسُولِهِ، وَمَنْ كَانَتْ هِجْرَتُهُ لِدُنْيَا يُصِيبُهَا أَوْ امْرَأً يَنْكِحُهَا فَهِجْرَتُهُ إِلَى مَا هَاجَرَ إِلَيْهِ» (رواہ البخاری و مسلم)

امیر المؤمنین ابو حفص عمر بن خطاب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، وہ کہتے ہیں، میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا ”تمام اعمال کا دارود مدار نیتوں پر ہے اور ہر شخص کو اس کی نیت کے مطابق جزا ملے گی۔ جس کی هجرت اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے لئے ہو تو اس کی هجرت اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے لئے ہے۔ اور جس کی هجرت حصول دنیا کے لئے یا کسی عورت سے نکاح کی غرض سے ہو تو اس کی هجرت اسی چیز کے لئے ہے جس کے لئے اس نے هجرت کی۔“

تخریج: صحيح البخاری، باب بداء الوحي، باب كيف كان بداء الوحي إلى رسول الله ﷺ، ح: ۱: وصحیح مسلم، الإمارة، باب قوله ﷺ إنما الأعمال بالنية، ح: ۱۹۰۷۔

شرح الالفاظ: [حَفْصٌ] شیر، ابو حفص یہ حضرت عمر رضی اللہ عنہ کی کنیت ہے۔ [النِّيَاتِ] جمع نیت لغوی طور پر نیت کا معنی ارادہ ہے اور اصطلاحی طور پر اس ارادے کو کہتے ہیں جو فعل کے ساتھ مقلع ہو۔ [هِجْرَة] کا معنی لغوی طور پر ”ترک کرنا“ ہے اور شرعاً دین کو بچانے کی

غرض سے دارالکفر سے دارالاسلام کی طرف چلے جانے کو ہجرت کہا جاتا ہے۔ ”اس کی ہجرت اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ کی طرف ہے۔“ اس کا مطلب یہ ہے کہ اس کی ہجرت ریا اور دکھلوائے سے پاک ہے۔ اور اس کا مقصد صرف اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی رضا کو حاصل کرنا ہے اس کی ہجرت مقبول ہے اور اسے اس کی جزا ملے گی۔ [لِذُنْيَا يُصِيبُهَا] کسی دنیوی غرض کے حصول کی خاطر ہو۔

**تشریح:** آنحضرت ﷺ نے اس حدیث مبارک میں یہ حقیقت بیان فرمائی ہے کہ انسان کے تمام اعمال کی قبولیت اور ان کے اجر و ثواب کا انعام نیت پر ہے۔ عمل کرنے والے کی نیت درست ہو تو اس کا عمل اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبول اور عمل کرنے والے کو اس کا ثواب ملتا ہے۔ اور اگر عمل کرنے والے کی نیت درست نہ ہو تو ظاہروہ عمل کتنا ہی اچھا اور عمدہ کیوں نہ ہو، عمل کرنے والے کو اس کا ثواب نہیں ملتا، بلکہ وہ عمل اس کے لئے وباں اور باعث گناہ بن جاتا ہے۔ گویا نیت تمام اعمال کی روح ہے۔

نیت کی درستی اور خرابی سے کیا مراد ہے؟

نیت کی درستی سے مراد یہ ہے کہ نیک کام محسن اللہ تعالیٰ کی رضا کیلئے کیا جائے، کسی کے خوف سے یا کسی کی خوشنودی کیلئے نہ ہو نیز لوگوں میں شرست، نیک نامی یا دنیوی منفعت کا لائق بھی نہ ہو۔ اور اگر عمل اللہ تعالیٰ کی رضا کی بجائے کسی شخص کی خوشنودی یا لوگوں میں عزت و شرست اور نام و نمود یا مزید کسی دنیوی لائق و غرض کی خاطر کیا جائے تو یہ نیت کی خرابی ہے۔ اس حدیث میں آنحضرت ﷺ نے یہی چیز ایک مثال دے کر واضح فرمائی ہے کہ اگر کوئی شخص ہجرت جیسا عظیم عمل محسن اللہ تعالیٰ کی رضا اور اس کے رسول کی اطاعت و محبت کیلئے کرے تو اس کی ہجرت اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کیلئے ہے یعنی اس کا یہ عمل اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبول اور وہ شخص اجر و ثواب کا مستحق ہے اور وہ رسول کا اطاعت گزار اور فرمانبردار ہے اور اگر ہجرت کرنے والے نے یہ عمل دولت کمانے یا کسی عورت سے شادی کرنے کے لائق میں کیا تو اس کی یہ ہجرت اسی کیلئے ہے جس کیلئے اس نے ہجرت کی یعنی اسے اس عمل کا کوئی ثواب نہ ہو گا۔ اور وہ رسول کا عقیدت مند اور فرمائ

کیش شمارہ ہو گا۔ حالانکہ ہجرت ایک ایسا عظیم عمل ہے کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا: «أَنَّ الْهِجْرَةَ تَهْدِمُ مَا كَانَ قَبْلَهَا» (صحیح مسلم، الإیمان، باب کون الإسلام یہدم ما کان قبله... الخ، ح: ۱۲۱)

”ہجرت کرنے سے انسان کی سابقہ زندگی کے تمام گناہ بخش دیے جاتے ہیں۔“ آنحضرت ﷺ نے اس حقیقت کو مختلف انداز سے بیان فرمایا ہے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ایک حدیث میں ہے۔ آپ نے فرمایا:

«إِنَّ اللَّهَ لَا يَنْظُرُ إِلَى صُورَكُمْ وَأَمْوَالَكُمْ، وَلَكِنْ يَنْظُرُ إِلَى قُلُوبِكُمْ وَأَعْمَالِكُمْ» (صحیح مسلم، البر والصلة والأدب، باب تحريم ظلم المسلمين... ح: ۲۵۶۴)

”بے شک اللہ تعالیٰ تمہاری شکل و صورت اور مال و دولت کو نہیں دیکھتا ہو تو تمہارے اعمال اور دولوں کو دیکھتا ہے (کہ تم عمل کس نیت سے کرتے ہو۔)“

قرآنِ کریم میں اسی اخلاق کو تقویٰ سے بھی تعبیر کیا گیا ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ﴿لَنْ يَنَالَ اللَّهُ لُؤْمَهَا وَلَا دِمَاؤُهَا وَلَكِنْ يَنَالُهُ الْنَّقْوَى مِنْكُمْ﴾ (الحج: ۳۷/۲۲)

”اللہ کو قربانی کا گوشت یا خون نہیں پہنچتا بلکہ اسے تو تمہارا تقویٰ پہنچتا ہے۔“ یعنی تمہارے اس عمل میں اخلاق ہے یا نہیں؟ اخلاق ہو تو بظاہر حقیر اور معمولی عمل بھی اللہ تعالیٰ کے ہاں انسان کے لیے نجات اور سرخروئی کا سبب بن سکتا ہے۔ ایک حدیث میں آنحضرت ﷺ نے بیان فرمایا:

”قیامت کے روز ایک قاری، ایک سخنی اور ایک شہید کو اللہ تعالیٰ کے ہاں پیش کیا جائے گا۔ اللہ ان سے باری باری ان کے اعمال کے متعلق دریافت کرے گا تو قاری کہے گا، یا اللہ! میں نے تیرا دین سیکھا اور زندگی بھر لوگوں کو سکھاتا ہا۔ سخنی کہے گا یا اللہ! میں نے تیرا دیا ہوا مال نیکی کے ہر راستے میں خوب لٹایا اور شہید کہے گا، یا اللہ! میں تیرے دشمنوں سے قتال کرتا رہا اور بالآخر میں خود بھی ان سے لڑتا ہوا مارا گیا۔ اللہ اس

قاری سے فرمائے گا، تو نے قرآن سیکھا اور سکھایا ضرور تھا مگر تیری نیت تھی کہ لوگ تجھے قاری اور عالم کیں۔ اور اللہ سخنی سے فرمائے گا کہ واقعی تو نے مال خرچ تو کیا تھا مگر تیری نیت تھی کہ لوگ تجھے سخنی کیں اور تعریف کریں۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ شہید سے فرمائے گا کہ تو نے کفار سے لڑائیں ضرور لڑیں تھیں مگر تیری نیت اور ارادہ تھا کہ لوگ تیری تعریف کریں اور تجھے بہادر کیں تم تینوں نے یہ اعمال میری رضا کیلئے نہیں کئے تھے، الذا آج میرے ہاں تمہارے لئے کچھ نہیں اور پھر فرشتوں کو حکم دیا جائے گا کہ ان تینوں کو گھیثت کر منہ کے بل جنم میں پھینک دیا جائے۔” (صحیح مسلم)

الامارة، باب من قاتل للرياء والسمعة استحق النار، رقم: ۱۹۰۵)

اخلاص نیت کی اہمیت تو اس قدر ہے کہ اس کے بغیر کوئی عمل درجہ قبولیت کو نہیں پہنچ سکتا۔ اسی لئے احادیث میں آیا ہے کہ جب کوئی شخص نیک عمل کرنے کا ارادہ کرے تو اسے ایک نیکی کا ثواب مل جاتا ہے۔ اور اگر نیت کے بعد اس عمل کو کبھی لے تو اسے کم از کم دس گناہ کا ثواب ملتا ہے اور بعض صورتوں میں سات سو گناہ تک ثواب مل جاتا ہے۔

(صحیح البخاری، الرفق، ح: ۳۹۶ و صحیح مسلم، الایمان، ح: ۱۳)

اوں بن حذیفہ رضی اللہ عنہ سے ایک حدیث مروی ہے، کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ أَتَى فِرَاشَةً وَهُوَ يَنْوِي أَنْ يَقُومَ، يُصَلِّي مِنَ اللَّيْلِ فَغَلَبَتْهُ أَضْبَحَ، كُتِبَ لَهُ مَا نَوَى وَكَانَ نَوْمُهُ صَدَقَةً عَلَيْهِ مِنْ رَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ»

(سنن النسائي، قیام اللیل، باب من أتی فراشه ، ح: ۱۷۸۸ و الإرواء، ح: ۴۵۴)

”جو شخص رات کو سوتے وقت تجد کی نیت کر لے لیکن وہ بیدار نہ ہو سکے تو اس عمل کا ثواب مل جاتا ہے جس کی اس نے نیت کی اور وہ نہیں اس پر اس کے رب کی طرف سے صدقہ ہے۔“

اور اگر کوئی عمل اللہ تعالیٰ کی رضا کے لئے نہ ہو بلکہ لوگوں کے دھکلوں کے خاطر کیا جائے تو وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں شرک قرار پاتا ہے۔ ایک حدیث میں ہے۔ آپ نے فرمایا:

«مَنْ صَلَّى يُرَائِي فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ صَامَ يُرَائِي فَقَدْ أَشْرَكَ، وَمَنْ

تصدّقَ يُرَائِي فَقَدْ أَشَرَكَ» (مسند أحمد: ١٢٦/٤)

”جو شخص لوگوں کے دھکاوے کی خاطر نماز پڑھے، روزہ رکھے یا صدقہ کرے تو وہ شرک کا مرتكب ہے۔“

اور یہ سب کو معلوم ہے کہ شرک، اکبر الکبار ہے۔ اور شرک کرنے والے کو اللہ تعالیٰ ہرگز نہ بخشنے گا اور ریا و نمود شرک ہی کی ایک قسم ہے۔ خلوص نیت کے ساتھ جو عمل کیا جائے وہ نہ صرف اللہ تعالیٰ کے ہاں مقبول ہوتا ہے بلکہ قیامت کے روز اس شخص کو عرشِ الہی کا سایہ نصیب ہو گا۔ جیسا کہ صحیحین میں حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ایک حدیث میں ہے کہ سات قسم کے لوگوں کو اللہ تعالیٰ قیامت کے روز عرش کا سایہ نصیب فرمائے گا ان میں سے ایک وہ ہے۔

»رَجُلٌ تَصَدَّقَ بِصَدَقَةٍ فَأَخْفَاهَا حَتَّىٰ لَا تَعْلَمَ شِمَالُهُ مَا تُنْفِقُ يَمِينُهُ« (صحیح البخاری، الأذان، باب من جلس في المسجد ينتظر الصلاة . . . ، ح: ٦٦٠ وصحیح مسلم، الزکاة، باب فضل إخفاء الصدقة، ح: ١٠٣١)

”جو اللہ تعالیٰ کی خاطر اس قدر مخفی طور پر صدقہ کرے کہ دائیں ہاتھ سے خرچ کرے تو بائیں تک کو خبر نہ ہو۔“

ان تمام احادیث سے اچھی طرح واضح ہو گیا کہ دین میں اصلاح نیت کی اہمیت بہت زیادہ ہے، اور اسی پر انسان کی نجات کا دار و مدار ہے۔ نیت دل کے ارادہ کو کہتے ہیں۔ زیان سے الفاظ ادا کرنا نیت نہیں۔ انسان دل میں کسی نیکی کا ارادہ کرے تو اسے ایک نیکی کا ثواب مل جاتا ہے اور جب وہ عمل کر لے تو اسے اخلاص کے لحاظ سے دس گناہ سے سات سو گناہ تک اجر و ثواب ملتا ہے۔

حضرت ابو کبše انماری رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: میں تین باتوں کی قسم اٹھاتا ہوں اور تم سے ایک حدیث بیان کرتا ہوں اسے یاد رکھنا۔

»مَا نَقَصَ مَالٌ عَبْدٌ مِّنْ صَدَقَةٍ«

”صدقہ کرنے سے کسی کے مال میں کمی واقع نہیں ہوتی۔“

«وَلَا ظُلْمَ عَبْدٌ مَظْلُمَةً صَبَرَ عَلَيْهَا إِلَّا زَادَهُ اللَّهُ عِزَّاً»

”جس کسی پر ظلم ہوا اور وہ صبر کرے تو اللہ تعالیٰ اس کی عزت میں اضافہ فرماتا ہے۔“

«وَلَا فَتَحَ عَبْدٌ بَابَ مَسْئَلَةً إِلَّا فَتَحَ اللَّهُ عَلَيْهِ بَابَ فَقْرٍ»

”جو شخص ماںگنا شروع کر دے تو اللہ تعالیٰ اس پر فقر و تگدستی کا دروازہ کھول دیتا ہے۔“ (اور وہ ہر قسم کے مال و دولت کے باوجود ماںگنا پھرتا ہے)

پھر فرمایا: ایک اور بات بیان کرتا ہوں اسے بھی یاد رکھنا، یہ دنیا چار قسم کے لوگوں کیلئے ہے۔

۱۔ ایک وہ جسے اللہ تعالیٰ مال و دولت اور علم سے نوازتا ہے اور وہ ان دونوں کے بارے میں اللہ تعالیٰ سے ڈرتا رہتا ہے، صد رحمی کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے حق کو جانتا (اور ادا کرتا) ہے۔ ایسا آدمی سب سے افضل ہے۔

۲۔ دوسرا وہ ہے جسے اللہ تعالیٰ علم عطا فرمائے اور دولت نہ دے مگر وہ صدق و خلوص نیت سے کہ کہ اگر میرے پاس مال ہوتا تو میں فلاں کی طرح نیک اعمال کرتا حالانکہ اس کی صرف نیت ہے اور دوسرے کا عمل تاہم دونوں کا اجر و ثواب برابر ہے۔

۳۔ تیسرا وہ ہے جسے اللہ تعالیٰ مال عطا فرماتا ہے اور وہ علم سے محروم ہوتا ہے وہ مال کو بے تحاشا بغیر سوچے سمجھے اور بغیر علم کے خرچ کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے ڈرتا ہے نہ صد رحمی کرتا ہے اور نہ اللہ تعالیٰ کے حقوق کو جانتا اور ادا کرتا ہے یہ سب سے برا ہے۔

۴۔ چوتھا وہ ہے جسے اللہ تعالیٰ نے علم دیا نہ مال لیکن وہ کہتا ہے کہ اگر میرے پاس مال ہوتا تو میں فلاں کی طرح (برے) کام کرتا حالانکہ اس کی صرف نیت ہے اور دوسرے کا عمل تاہم دونوں کا گناہ برابر ہے۔ جامع الترمذی الزهد، باب ماجاء مثل الدنيا مثل اربعۃ نفر، ح: ۲۳۲۵

ریا کی تمثیل کے لئے دیکھئے: (سورہ بقرہ، آیت: ۲۶۳)

## ۲۔ اسلام، ایمان اور احسان کے مقابیم

عَنْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: بَيْنَمَا نَحْنُ جُلُوسٌ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ وَنَحْنُ ذَاتٌ يَوْمٌ إِذْ طَلَعَ عَلَيْنَا رَجُلٌ شَدِيدٌ

بَيَاضِ الثِّيَابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّعْرِ، لَا يُرَى عَلَيْهِ أَثَرٌ  
السَّفَرِ وَلَا يَعْرَفُهُ مِنَ أَحَدٍ، حَتَّى جَلَسَ إِلَى النَّبِيِّ ﷺ  
فَأَسْنَدَ رُكْبَتِيهِ إِلَى رُكْبَتِيهِ وَوَضَعَ كَفَيْهِ عَلَى فَخِذَيْهِ،  
وَقَالَ: يَا مُحَمَّدُ! أَخْبِرْنِي عَنِ الإِسْلَامِ؟ فَقَالَ رَسُولُ  
اللهِ ﷺ: «الإِسْلَامُ أَنْ تَشْهَدَ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللهُ وَأَنَّ  
مُحَمَّداً رَسُولُ اللهِ، وَتَقِيمَ الصَّلَاةَ، وَتُؤْتِيَ الزَّكَاةَ،  
وَتَصُومَ رَمَضَانَ، وَتَحْجَجَ الْبَيْتَ إِنْ اسْتَطَعْتَ إِلَيْهِ  
سَيِّلًا» قَالَ: صَدَقْتَ، قَالَ: فَعَجَبْنَا لَهُ، يَسْأَلُهُ  
وَيُصَدِّقُهُ، قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الإِيمَانِ؟ قَالَ: «أَنْ  
تُؤْمِنَ بِاللهِ، وَمَا لَائِكَتِهِ، وَكُتبِهِ، وَرُسُلِهِ، وَالْيَوْمِ  
الْآخِرِ، وَتُؤْمِنَ بِالْقُدْرِ خَيْرِهِ وَشَرِّهِ» قَالَ: صَدَقْتَ،  
قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنِ الْإِحْسَانِ؟ قَالَ: «أَنْ تَعْبُدَ اللهَ  
كَائِنَكَ تَرَاهُ، فَإِنْ لَمْ تَكُنْ تَرَاهُ، فَإِنَّهُ يَرَاكَ» قَالَ:  
فَأَخْبِرْنِي عَنِ السَّاعَةِ؟ قَالَ: «مَا الْمَسْئُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمِ  
مِنَ السَّائِلِ» قَالَ: فَأَخْبِرْنِي عَنْ أَمَارَاتِهَا؟ قَالَ: «أَنْ  
تَلَدَّ الْأَمَمُ رَبِّتَهَا، وَأَنْ تَرَى الْحُفَّةَ الْعُرَّاءَ الْعَالَةَ، رِعَاءَ  
الشَّاءِ يَتَطاوِلُونَ فِي الْبُيُّانِ» قَالَ: ثُمَّ انْطَلَقَ، فَلَبِثْتُ مَلِيلًا  
ثُمَّ قَالَ لِي: «يَا عُمَرُ! أَتَدْرِي مَنْ السَّائِلُ؟» قُلْتُ: اللهُ  
وَرَسُولُهُ أَعْلَمُ. قَالَ: «فَإِنَّهُ جِبْرِيلُ، أَتَاكُمْ يُعَلِّمُكُمْ  
دِينَكُمْ» (رواه مسلم)

سیدنا عمر بن الخطبؓ سے روایت ہے، فرماتے ہیں ”ایک دن ہم رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں بیٹھے تھے کہ اچانک ایک شخص نمودار ہوا جس کا لباس

انتہائی سفید اور بال سخت سیاہ تھے اس پر سفر کے آثار دکھائی دیتے تھے نہ ہم میں سے کوئی اسے پچھانتا تھا (وہ آیا) اور نبی اکرم ﷺ کے قریب اس طرح بیٹھا کہ اس نے اپنے گھٹنے آپ کے گھٹنوں کے ساتھ ملا دیئے اور اپنے ہاتھ اپنی (یا آپ کی) رانوں پر رکھ دیئے اور کہا: ”اے محمد ﷺ! مجھے اسلام کے بارے میں بتائیے (کہ اسلام کیا ہے؟) رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”اسلام یہ ہے کہ تو گواہی دے کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی سچا معبود نہیں اور یہ کہ محمد ﷺ اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں، نماز ادا کرے، زکوٰۃ دے، رمضان کے روزے رکھے، اور استطاعت ہو تو بیت اللہ کا حج کرے۔“ اس نے کہا: ”آپ نے سچ فرمایا“ حضرت عمر بن الخطاب کہتے ہیں ہمیں تعجب ہوا کہ وہ خود سوال کرتا ہے اور خود ہی جواب کی تصدیق کرتا ہے۔ پھر اس نے کہا: ”مجھے ایمان کے بارے میں بتائیے“ (کہ ایمان کے کہتے ہیں) آپ نے فرمایا: ایمان یہ ہے کہ تو اللہ تعالیٰ پر، فرشتوں پر، اس کی نازل کردہ کتابوں پر، اس کے رسولوں پر، آخرت پر، اور اچھی بری تقدیر پر ایمان رکھ۔“ اس نے کہا: ”آپ نے بالکل درست فرمایا“ پھر اس نے کہا: احسان کے بارے میں بتلائیے“ (کہ احسان کے کہتے ہیں؟) آپ نے فرمایا: (احسان یہ ہے کہ) تو اللہ تعالیٰ کی عبادت یوں کرے گویا تو اسے دیکھ رہا ہے اور اگر یہ مقام حاصل نہ ہو تو کم از کم یہ خیال رہے کہ وہ تجھے دیکھ رہا ہے (اگرچہ تم نہیں دیکھ رہے) (امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے یہی ترجمہ صحیح قرار دیا ہے) پھر اس نے کہا: کہ مجھے قیامت کے بارے میں بتلائیے؟“ (کہ کب آئے گی؟) آپ نے فرمایا: ”اس کے متعلق میرا علم تمہارے علم سے زیادہ نہیں۔“ اس نے کہا: ”تو پھر اس کی نشانیاں ہی بتلادیں۔“ آپ نے فرمایا: کہ اس کی نشانیاں یہ ہیں کہ لوندیاں اپنی مالکاؤں کو جنم دینے لگیں، اور تم

نگے پاؤں، ننگے جسم، ننگ دست، بکریوں کے چواہوں کو دیکھو کہ وہ عمارتوں کی تعمیر میں حد سے تجاوز کرنے لگیں گے۔ ”اس کے بعد وہ سائل چلا گیا۔ کچھ وقت گزرنے کے بعد آپ نے فرمایا: ”عمر! جانتے ہو یہ سائل کون تھا؟“؟ میں (عمر) نے کہا: ”اللہ تعالیٰ اور اس کا رسول ہی بہتر جانتے ہیں۔“ آپ نے فرمایا: ”یہ جبریل تھے، جو تمہیں تمہارا دین سکھانے آئے تھے۔“

**تخریج:** صحيح مسلم، الإيمان، باب بيان الإيمان والإسلام والإحسان، ووجوب الإيمان بآيات قدر الله سبحانه وتعالى، ح: ۸۔

**شرح الالفاظ:** [إذ ظلمَ] اچانک نمودار ہوا۔ [أَخْبَرْنِي عَنِ الْإِسْلَامِ] شریعت میں اسلام کی حقیقت اور اعمال اسلام سے مجھے آگاہ فرمائیں، اسی طرح اس کے سوال [أَخْبَرْنِي عَنِ الْإِيمَانِ]، [وَالْأَخْسَانِ] کا بھی یہی مفہوم ہے۔ [وَتَقْيِيمَ الصَّلَاةَ] تو نماز کو اس کی مکمل شروط اور اركان کے ساتھ ادا کرے۔ اور اس کو پورے اہتمام کے ساتھ صحیح صحیح ادا کرے [فَعَجِبْنَا لَهُ يَسَالُهُ وَيَصْدِقُهُ] ہمیں اس کے اس انداز پر تعجب ہوا کیونکہ اس کا سوال اس کے عدم علم پر دلالت کرتا ہے اور اس کا تصدیق کرنا اس بات کا مظہر ہے کہ گویا وہ اس بات سے واقف ہے۔ [وَتُؤْمِنَ بِالْقُدْرَةِ خَيْرِهِ وَشَرِهِ] قدر کا الغوی معنی ”قدری“ ہے۔ ہر چیز کا اللہ تعالیٰ کے فیصلے کے مطابق وجود میں آنا تقدیر کا شرعی مفہوم ہے۔ خیر و شر کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے ماننا ایمان کا جزو ہے [الْأَخْسَانِ] عبادت کو کامل ترین طریقہ پر ادا کرنا [أَخْبَرْنِي عَنِ السَّاعَةِ] مجھے قیامت کے بارے میں یعنی اس کی آمد کے بارے میں بتلائیے کہ کب آئے گی۔ [فَأَخْبَرْنِي عَنْ أَمَارَاتِهَا] ”امارات“ ”اماڑہ“ کی جمع ہے یعنی علامت، اس کی مراد یہ تھی کہ آپ قرب قیامت کی علامات (ہی) بتا دیں۔ [أَنْ تَلِدَ الْأُمَّةَ زَبَّتِهَا] کہ لوندیاں اپنی (مالکوں) کو جنم دینے لگیں۔ مراد یہ ہے کہ قیامت کے قریب لوندیاں اس قدر عام ہوں گی کہ لوندی اپنے مالک کی بیٹی کو جنم دے گی اور مالک کی بیٹی بھی مالک ہوتی ہے۔ اور بیٹیاں ماوں پر حکم چلائیں گی۔ [الْعَالَةَ] جمع عائل، بمعنی فقیر، تنگدست محتاج۔ [رِعَاءُ الشَّاءِ]

بکریوں کے چروہے ”رعاء“ راعی کی جمع۔ یعنی چروہا اس کی جمع رعاۃ بھی آتی ہے۔ الشاء، جمع شاة، بھیڑ بکری۔ [يَنْظَارُ لُؤْنَ فِي الْبَنِيَانِ] ”ظاول“ لمبائی میں ایک دوسرے سے بڑھنا، عمارت کی بلندی میں حد سے تجاوز کرنے لگیں گے یہ کنایہ ہے کہ اس وقت حالات بہت خراب ہو جائیں گے اور معاملات ناہل لوگوں کے سپرد ہوں گے [الْبَنِيَانِ] عمارت [فَلَيَثُ مَلِيَّاً] میں کچھ دیر ٹھرا۔

**تشریح :** یہ حدیث اہل علم کے ہاں ”حدیث جبریل“ اور ”ام السنۃ“ کے نام سے معروف ہے۔ حضرت جبریل رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں انسانی صورت میں تشریف لائے اور انہوں نے آپ سے چند سوالات کے جوابات دریافت کئے تھے۔

فرشتوں کا انسانی صورت میں آنا | یہ کوئی متعدد امر نہیں۔ اسی کے پیش نظر حدیث ﷺ کی خدمت میں حضرت جبریل عام طور پر حضرت دیجہ کلبی بن الشہر کی صورت میں تشریف لایا کرتے تھے۔ غزوہ بدر، حنین اور خندق وغیرہ میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی مدد کے لیے فرشتوں کا انسانی صورت میں آنا ثابت ہے۔ حضرت مریم علیہ السلام کے پاس بھی جبریل علیہ السلام انسانی صورت میں آئے تھے۔ اسی طرح حضرت ابراہیم علیہ السلام کے ہاں بھی فرشتوں کا انسانی صورت میں آنے کا تذکرہ قرآن مجید میں ہے۔ اسی لئے ابراہیم علیہ السلام نے ان کے لئے کھانے کا انتظام کیا تھا۔

وضعِ کفیہ علی فَخِذْنِیہ | بظاہر اس کا معنی یہ ہے کہ آنے والے (جبریل علیہ السلام) نے اپنی ہتھیلیاں اپنی رانوں پر رکھ لیں۔ جس طرح ایک مودب شاگرد اپنے استاذ کے سامنے ادب و احترام سے بیٹھتا ہے۔ لیکن مند احمد (جلد اول، ص: ۳۱۹) کی روایت میں صراحت ہے کہ اس نے بیٹھتے وقت اپنے ہاتھ اپنی رانوں پر رکھنے کی بجائے نبی ﷺ کی رانوں پر رکھے تھے۔ شاید اس سے ناظرین و سامعین کو مکمل طور پر اپنی طرف متوجہ کرنا مقصود ہوتا کہ وہ ساری گفتگو گیا اچھی طرح سماعت کریں۔ (واللہ اعلم)

**پہلا سوال : اركانِ اسلام** سائل نے نبی کریم ﷺ کی محفل میں صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے معمول کے برعکس کیفیت اختیار کر کے سب کو اپنی طرف متوجہ کر لینے کے بعد کماکہ مجھے اسلام کے بارے میں بتائیے تو آپ نے اس سوال کے جواب میں اسلام کے پانچ بنیادی اركان ذکر فرمائے۔ ① اللہ تعالیٰ کی توحید اور رسول ﷺ کی رسالت کا اقرار۔ ② اقامۃ صلواۃ ③ ادائیگی زکوۃ ④ صیام رمضان ⑤ استطاعت کی صورت میں بیت اللہ کا حج کرنا۔

یہی امور آپ نے ایک دوسری حدیث ((يَتَبَّعُ الْإِسْلَامُ عَلَى خَمْسٍ)) میں ذکر فرمائے ہیں۔

**فَعَجِبَنَا لَهُ يَسْأَلُهُ وَيُصَدِّقُهُ** ہم نے تجھب کیا کہ وہ آپ سے سوال کرتا ہے اور جواب ملنے پر اس کی تصدیق و تائید بھی کرتا ہے۔

آنحضرت ﷺ نے جب اسے سوال کے جواب میں اسلام کی حقیقت سے آگاہ فرمایا تو اس نے آپ کے جواب کی تصدیق کی اس پر صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کو حیرت ہوئی کہ یہ عجیب سائل ہے جس نے یوں کہا گویا وہ جواب سے واقف نہیں۔ اور جب آپ نے اس کے سوال کا جواب دیا تو اس کی تصدیق و تائید یوں کرتا ہے گویا وہ قبل ازیں اس بات سے واقف ہے۔

صحابہ کرام رضی اللہ عنہم جو پہلے ہی اس کی آمدہ شکل و صورت اور بیٹھنے کے انداز پر حیران تھے، اس کی زبان سے تائید و تصدیق الفاظ سن کر مزید حیران ہوئے۔

**دوسرा سوال : عقائدِ اسلام** سائل نے اپنے سوال کا جواب سن کر اور تائید و تصدیق کرنے کے بعد دوسرा سوال کیا کہ آپ مجھے ایمان کے متعلق کچھ بتائیں۔ آپ نے اس کے جواب میں اسلام کے بنیادی عقائد کا ذکر فرمایا:

① اللہ تعالیٰ پر ایمان۔ ② اس کے فرشتوں پر ایمان۔ ③ اس کی نازل کردہ کتابوں پر ایمان۔  
④ اس کے نبیجے ہوئے رسولوں پر ایمان۔ ⑤ آخرت پر ایمان۔ ⑥ اچھی بری تقدیر پر ایمان۔

اسلام اور ایمان دو عیحدہ عیحدہ اصطلاحیں ہیں۔ بالعموم یہ دونوں لفظ اسلام اور ایمان ایک دوسرے کی جگہ ہم معنی استعمال ہوتے ہیں۔ جیسا کہ قرآن مجید

میں ایک جگہ ارشاد ہے:

﴿فَأَخْرَجَنَا مَنْ كَانَ فِيهَا مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ ٢٥ ﴿فَمَا وَجَدْنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتٍ مِّنَ

الْمُسْلِمِينَ ﴾ ٢٦﴾ (الذاريات ٥١ / ٣٦٣٥)

”وہاں بستی میں جو مومن تھے ہم نے انہیں نکال لیا پس ہم نے وہاں مسلمانوں کا صرف ایک ہی گھر پایا۔“

اس آیت میں اسلام اور ایمان دونوں الفاظ کو متراوف استعمال کیا گیا ہے۔ اسی گھر والوں کو مومنین اور مسلمین کہا گیا ہے معلوم ہوا کہ یہ دونوں لفظ ہم معنی بھی استعمال ہوتے ہیں۔ بسا اوقات ان دونوں کا اطلاق مختلف معانی پر ہوتا ہے۔ قرآن کریم ہی میں ہے:

﴿قَالَتِ الْأَئْرَابُ إِيمَانًا قُلْ لَمْ تُؤْمِنُوا وَلَكِنْ قُولُوا أَسْلَمْنَا﴾

(الحجرات ٤٩ / ١٤)

”اعراب نے کہا کہ ہم ایمان لے آئے، آپ فرمادیں کہ تم (ابھی) ایمان نہیں لائے البتہ یوں کہو کہ ہم مسلمان ہو گئے۔“

اس آیت میں اسلام اور ایمان کے معنی میں فرق کیا گیا ہے۔ اسلام کا تعلق ظاہری اعمال سے اور ایمان کا تعلق عقائد سے ہے۔ جیسا کہ پیش نظر حدیث میں رسول اللہ ﷺ نے اسلام کی وضاحت میں ارکان اسلام بیان فرمائے اور ایمان کے جواب میں اسلامی عقائد کا ذکر فرمایا۔

**تیرا سوال : احسان** ”احسان کا لفظی معنی ہے کسی چیز کو خوبصورت اور عمدہ بنانا، یا کسی کام کو عمدگی سے کرنا، یا کسی کے ساتھ اچھا سلوک کرنا۔ حدیث میں مطلب یہ ہے کہ انسان جب اللہ تعالیٰ کی عبادت کرے تو یہ تصور کرنا چاہئے کہ میں خود اپنے مالک کو دیکھ رہا ہوں لیکن اگر خلوص کا یہ مرتبہ حاصل نہ ہو تو کم از کم اتنا تصور ضرور ہو کہ میں اپنے مالک و خالق کی نظروں میں ہوں اور وہ مجھے دیکھ رہا ہے۔ اعمال کو احسان یعنی عمدگی اور بہتری سے سرانجام دینا انتہائی ضروری ہے سورۃ الملک میں ہے۔

﴿الَّذِي خَلَقَ الْمَوْتَ وَالْحَيَاةَ لِيَلْبُوثُكُمْ أَيْكُفُ أَحْسَنُ عَمَلاً﴾ (الملک ٦٧ / ٢)

”اللہ تعالیٰ نے موت و حیات کو اس لیے پیدا کیا کہ وہ تم کو آزمائے کہ تم میں سے کون

بہترین عمل کرتا ہے۔“

اسی لئے آخر پرست ﷺ بھی حسن عبادت کی توفیق کی دعا فرمایا کرتے تھے:

«رَبٌّ أَعِنْيَ عَلَى ذِكْرِكَ وَشُكْرِكَ وَحُسْنِ عِبَادَتِكَ» (سنن أبي داود،

الوتر، باب في الاستغفار، ح ١٥٢٢ وسنن النسائي، السهو، باب ٦٠، ح ١٣٠٤)

”اے میرے رب! مجھے اپنا ذکر و شکر کرنے اور حسن عبادت کی توفیق عطا فرما۔“

قرآن کریم اور احادیث مبارکہ میں والدین اور ہمسایوں وغیرہ کے ساتھ احسان کرنے یعنی حسن سلوک کی ہدایات دی گئی ہیں۔ حضرت ابو یعلیٰ شداد بن اوس رضی اللہ عنہ سے مردی ہے آخر پرست ﷺ نے فرمایا: ”بے شک اللہ تعالیٰ نے ہر ایک کے ساتھ احسان یعنی حسن سلوک کا حکم دیا ہے۔ پس جب تم قتل کرو تو اچھی طرح سلیقه سے قتل کرو اور جب ذنبح کرو تو بھی سلیقه سے ذنبح کرو۔ تمہیں چاہیئے کہ اپنی چھری کو خوب تیز کر لو اور ذبیحہ کو راحت پہنچاؤ۔“ (صحیح مسلم، الصید والذبائح، باب الامر بالحسان الذبح، حدیث: ۱۹۵۵)

چوتھا سوال: قیامت کب آئے گی | سائل نے چوتھا سوال یہ کیا کہ آپ مجھے قیامت کے متعلق بتائیں! کہ کب آئے گی؟ آپ نے فرمایا:

『مَا الْمَسْئُولُ عَنْهَا بِأَعْلَمَ مِنَ السَّائِلِ』

”جس سے یہ سوال کیا جا رہا ہے وہ پوچھنے والے سے زیادہ علم نہیں رکھتا۔“

یعنی قیامت کا علم نہ ہونے کے بارے میں، میں اور تم دونوں برابر ہیں۔ کیونکہ اللہ تعالیٰ نے قیامت کے متعلق کسی کو نہیں بتایا کہ کب آئے گی؟ اس کا علم صرف اور صرف اللہ تعالیٰ ہی کو ہے۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَ عِنْدَهُ عِلْمُ السَّاعَةِ﴾ (القمان: ۳۴ / ۳۱)

”بے شک قیامت کا علم صرف اللہ ہی کو ہے۔“

﴿Qul lَّمَّا عَلِمُهَا عَنَدَ رَبِّي﴾ (الأعراف: ۱۸۷ / ۷)

”آپ فرمادیں کہ اس کا علم صرف میرے رب کو ہے۔“

ایک حدیث میں یہ الفاظ بھی ہیں:

«فِي خَمْسٍ، لَا يَعْلَمُهُنَّ إِلَّا اللَّهُ» (صحيح البخاري، الإيمان، باب سؤال جبريل النبي ﷺ عن الإيمان والإسلام والإحسان، ح: ۵۰ وصحیح مسلم، الإيمان، باب الإيمان ما هو؟ وبيان خصاله، ح: ۹)

”قيامت کا علم ان پانچ امور میں سے ہے جن کا علم صرف اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہے۔“  
 پانچواں سوال: علامات قیامت | جب آنحضرت ﷺ نے قیامت کے متعلق علمی کا اظہار فرمایا تو سائل نے کہا: اگر قیامت کے وقوع کا حتم علم نہیں تو کم از کم اس کی علامات ہی بیان فرمادیں۔ تو آپ نے فرمایا:  
 (۱) جب لوندی اپنی مالکہ کو جنم دے۔

یعنی اولاد اپنے والدین کی نافرمان ہو اور اولاد اپنی ماوں سے اس طرح خدمت لے اور ایسا ذلت آمیز سلوک کرنے لگے جیسے آقا اپنی لوندیوں سے کرتا ہے۔  
 اس کا معنی یہ بھی ہو سکتا ہے کہ فتوحات بکثرت ہونے لگیں اور لوندی زادے سریر آرائے سلطنت ہو جائیں اور ان کی والدہ بھی ان کی رعیت میں شامل ہونے لگے جیسا کہ ہندوستان میں غلامان کی حکومت رہی ہے۔

اس کا تیرا مفہوم یہ بھی ہو سکتا ہے کہ قیامت کے قریب غلاموں کی کثرت ہو جائے گی کوئی شخص کسی عورت کو لوندی کی حیثیت سے خریدے گا جو درحقیقت اس کی ماں ہو گی اور وہ دونوں اس حقیقت سے لاعلم ہوں گے۔ (واللہ اعلم)

(۲) آنحضرت ﷺ نے قرب قیامت کی دوسری علامت یہ بیان فرمائی کہ تم نگے پاؤں، نگے بدن، مفلس و قلاش چرواہوں کو بلند وبالا عمارتیں کھڑی کرتے دیکھو گے یعنی دولت کی ریل پیل ہو گی اور عمارتیں بنانا ہی شرف و عزت ٹھہرے گا۔

مسند احمد میں اسی حدیث کی ایک دوسری سند سے مروی روایت میں ہے، آپ ﷺ سے پوچھا گیا یا رسول اللہ! اس سے کون لوگ مراد ہیں؟ تو آپ نے فرمایا ”عرب“ کہ اس سے عرب لوگ مراد ہیں۔ دیکھئے مسند احمد تحقیق احمد شاکر رقم (۳۹۳۶) موجودہ دور میں ہم دیکھ رہے ہیں کہ اہل عرب جو کچھ عرصہ قبل تک واقعی نگذست،

مفلس اور قلاش تھے، ان کے پاس پہنے کو جوتا اور لباس نہ ہوتا تھا، جانور پال کر ان کی گزران ہوتی تھی، آج ان کے پاس دولت کی ریل پیل ہے اور کئی کئی منزلہ بلند و بالا عمارتوں کے مالک ہیں اور اس میں مسابقت و مقابلہ ہو رہا ہے۔

**حدیث جبریل کی اہمیت** | اہل علم نے اس حدیث کی اہمیت و جامعیت کے پیش نظر سے "ام الاحادیث" "ام الجوامع" اور "ام السنۃ" قرار دیا ہے۔  
کیونکہ اس میں اسلام کے اركان، اس کے اہم بنیادی عقائد اور تمام اعمال کی روح یعنی احسان اور دنیا کا انجام یعنی قیامت تک کا ذکر ہے۔

### ۳۔ اركانِ اسلام

عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ - عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ بْنِ الْخَطَّابِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «بَنْيَ الْإِسْلَامِ عَلَى خَمْسٍ: شَهَادَةُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَنَّ مُحَمَّداً رَسُولُ اللَّهِ، وَإِقَامُ الصَّلَاةِ، وَإِيتَاءُ الزَّكَاةِ، وَحَجَّ الْبَيْتِ، وَصَوْمُ رَمَضَانَ» (رواه البخاری و مسلم)  
ابو عبد الرحمن، سیدنا عبد الله بن عمر بن خطاب رض سے روایت ہے، کہتے ہیں میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے ہوئے سنًا "اسلام کی بنیاد پانچ چیزوں پر رکھی گئی ہے: گواہی دینا کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی معبد ویرحت نہیں اور محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں، نماز قائم کرنا، زکوٰۃ ادا کرنا، بیت اللہ کا حج کرنا اور رمضان المبارک کے روزے رکھنا۔"

تخریج: صحيح البخاری، الإيمان، باب دعاؤكم إيمانكم، ح: ۸: وصحیح مسلم، الإيمان، باب أركان الإسلام ودعائمه العظام، ح: ۱۶: .

شیع الالفاظ: [بنی] بنیاد رکھی گئی۔ [علی خمس] پانچ چیزوں پر۔ [شهادة] اقرار و

تصدیق۔ [حَجَّ الْبَيْتِ] مقرر کردہ مبینوں میں بیت اللہ الحرام پہنچ کر معین اعمال کو مقررہ انداز پر ادا کرنا، مقدس و متبرک جگہ کی زیارت کرنا۔

تشریح: دین اسلام کی سمجھیں ان پانچ اركان سے ہوتی ہے جو اس حدیث میں بیان ہوئے ہیں۔ اگر ان میں سے ایک رکن بھی نہ ہو تو دین کی عمارت نامکمل رہے گی۔ اگرچہ توحید و رسالت کے اقرار کے بعد انسان اسلام میں داخل ہو کر مسلمان کمالانے کا حقدار ہو جاتا ہے مگر اس کا دین اس وقت مکمل ہوتا ہے جب وہ باقی اركان پر بھی عمل پیرا ہو۔

**اسلام کا پہلا رکن: توحید و رسالت کا اقرار** حصہ اول، توحید کمالاتا ہے۔ یعنی دل اور زبان

سے اس بات کا اقرار کرنا کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی سچا معبود نہیں، وہی حاجت روا اور مشکل کشا ہے۔ زندگی اور موت کا وہ مالک ہے۔ اولاد وینے والا، رزق بھم پہنچانے والا اور نفع و نقصان کا وہی مالک ہے۔ صرف وہی مختار کل ہے باقی سب عاجز بندے ہیں۔ کوئی نبی، ولی، فرشتہ یا بزرگ اللہ تعالیٰ کی ذات یا صفات اور حقوق و افعال میں اس کا شریک و همسر نہیں۔ وہ اپنی ذات کی طرح صفات میں بھی یکتا ہے توحید کے بر عکس عقیدہ کو شرک کہا جاتا ہے۔ اسلام کے پہلے رکن کا دوسرا حصہ "رسالت" ہے۔

اس کا مفہوم یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے انسانیت کی راہنمائی کے لئے ہر زمانہ میں انبیاء و رسول مبعوث فرمائے۔ یہ سلسلہ حضرت آدم ﷺ سے شروع ہوا اور حضرت محمد ﷺ اس سلسلہ کی آخری کڑی ہیں آپ خاتم الرسل اور خاتم النبیین ہیں۔ آپ قیامت تک کے انسانوں کے لئے نبی و رسول بن کر تشریف لائے۔ آپ کے بعد اب قیامت تک کوئی نبی و رسول نہیں آئے گا اگر کوئی نبوت و رسالت کا دعویٰ کرے تو وہ کاذب، دجال ہے اور اس کو ماننے والا کافر اور مرتد ہے۔

**اسلام کا دوسرا رکن: اقامۃ صلوٰۃ** کلمہ پڑھ لینے یعنی توحید و رسالت کا اقرار کر لینے کے بعد ایک مسلمان پر سب سے پہلے نماز کا فرضہ عائد ہوتا ہے۔ دین اسلام میں نماز پر بہت زیادہ زور دیا گیا ہے۔ قرآن مجید میں یہ نکلوں بار

نماز کا حکم آیا ہے۔ اور بیسیوں جگہ نماز کو الی ایمان کی علامت قرار دیا گیا ہے۔ نبی اکرم ﷺ نے اسلام اور کفر کے درمیان حد فاصل نماز ہی کو قرار دیا ہے۔ بلکہ آپ نے نماز پر اس قدر زور دیا کہ فرمایا:

”جب بچے سات سال کا ہو تو اسے نماز کی تعلیم دو اگر دس سال کا ہو جائے اور نماز میں سستی کا مرتكب ہو تو اسے سزا دو۔“ (ابوداؤد، الصلوٰۃ، باب متی یؤمر الغلام بالصلوٰۃ، حدیث ۳۹۵، ۳۹۷)

امیر المؤمنین حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ کا فرمان ہے:

”جو شخص نماز نہیں پڑھتا اس کا اسلام سے کوئی تعلق نہیں۔“ (موطا امام مالک، الوضوء والطهارة، باب العمل فیمن غلبہ الدم من جرح اور عاف: ۲۵/۱)

قرآن مجید اور احادیث مبارکہ میں نماز کے لئے ”اقامت“ کا لفظ استعمال ہوا ہے۔ اقامت کا مفہوم صرف نماز کا پڑھ لیتا ہی نہیں بلکہ نماز کو بالالتزام، مکمل آداب و شرائط کے ساتھ ہمیشہ پابندی کے ساتھ باجماعت مسنون طریقہ کے مطابق ادا کرنا اس کی اقامت ہے۔ زکوٰۃ کا لفظی معنی نشوونما اور پاک کرنا ہے۔ جو لوگ صاحب اسلام کا تیرارکن : زکوٰۃ حیثیت ہوں ان پر اللہ تعالیٰ نے فرض کیا ہے کہ وہ اپنی دولت میں سے مخصوص حصہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں خرچ کریں۔ تاکہ دولت گردش کرتی رہے اور مالداروں کے دل میں دولت کی محبت گھرنہ کر جائے۔ نیز معاشرہ کے جو افراد مظلوم الحال، مفلس اور نادر ہوں ان کی مدد کی جائے۔ جو شخص صاحب نصاب ہو وہ اللہ تعالیٰ اور رسول ﷺ کی طرف سے مقرر کردہ حصہ ان کے متعین کردہ اصحاب میں تقسیم کر دے مثلاً جو شخص سارے سات تولے سونے یا سارے ہے باون تولے چاندی کا مالک ہو، سال گزرنے کے بعد اس پر اس دولت کا چالیسوائی حصہ بطور زکوٰۃ ادا کرنا فرض ہے۔ اسی طرح اگر کسی کے پاس چالیس بکریاں سال بھر موجود رہیں تو سال بعد ایک بکری بطور زکوٰۃ ادا کرنا فرض ہے۔ اسی طرح اونٹ، گائے وغیرہ کا علیحدہ علیحدہ نصاب ہے۔ عشر اور صدقۃ الفطر وغیرہ بھی زکوٰۃ کی اقسام ہیں۔

اسلام کا چوتھا رکن: حج جو شخص صاحب استطاعت ہو، یعنی اپنے اہل و عیال اور زیر کفالت اشخاص کی جملہ ضروریات پوری کرنے کے بعد سفر بیت اللہ کا متحمل ہواں پر لازم ہے کہ وہ ایام حج میں اللہ تعالیٰ کے گھر جا کر متعلقہ مناسک ادا کرے۔ حج میں احرام باندھنا، بیت اللہ شریف کا طواف، صفا مروہ کی سعی، بال کٹوانا، منی میں حاضری، وقوف عرفات اور مزدلفہ میں قیام وغیرہ احکام حج میں شامل ہیں۔ حج کا بڑا ثواب ہے۔

رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

”حج مبرور کی جزا جنت ہے۔“ (صحیح البخاری، العمرۃ، باب وجوب العمرۃ وفضلها، حدیث: ۱۳۲۹)

(صحیح مسلم، الحج، باب فضل الحج والعمرۃ، حدیث: ۱۳۷۳)

ایک دوسری حدیث میں ہے آپ نے فرمایا:

”حج کرنے کے بعد انسان گناہوں سے یوں پاک صاف ہو جاتا ہے گویا وہ آج پیدا ہوا ہے۔“ (صحیح البخاری، الحج، باب فضل الحج المبرور، حدیث: ۱۵۲۱) و صحیح مسلم، الحج، باب فضل الحج والعمرۃ، حدیث (۱۳۵۰)

حضرت علی بن ابی طالبؑ کا ارشاد ہے جو شخص قدرت و طاقت کے باوجود حج نہیں کرتا وہ خواہ یہودی ہو کر مرے یا عیسائی ہو کر، یعنی اسلام پر اس کے خاتمے کا امکان نہیں۔

حضرت عمر فاروق رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: میرا ارادہ ہے کہ اپنے کارندوں کو ملک کے اطراف میں بھیج کر ان لوگوں کا پتہ چلاوں جو استطاعت کے باوجود حج نہیں کرتے تاکہ ان پر جزیہ مقرر کر دوں، ایسے لوگ مسلمان نہیں، یہ لوگ مسلمان نہیں۔ (سنن سعید بن منصور)

اسلام کا پانچواں رکن: رمضان کے روزے مسلمانوں پر سال بھر میں رمضان المبارک کے ایک مہینہ میں روزے رکھنا فرض

ہے۔ روزہ ہر عاقل، بالغ، صحت مند اور باشعور مرد و عورت پر فرض ہے۔ صحیح صادق سے غروب آفتاب تک کھانے، پینے اور نفسانی خواہشات پر کنٹرول رکھنے کا نام روزہ ہے۔ روزہ انسان کو متقی اور پرہیزگار بناتا ہے۔ مسافر اور مریض کو اجازت ہے کہ وہ روزہ چھوڑ دیں البتہ بعد از رمضان ان روزوں کی قضاہ بنا ہوگی۔ روزے کی بڑے فضیلت اور ثواب ہے۔

آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”جو شخص ایمان کی حالت میں اللہ تعالیٰ سے اجر و ثواب کی خاطر روزے رکھے اس کی سابقہ زندگی کے تمام گناہ معاف کر دیئے جاتے ہیں۔“ (صحیح البخاری، الایمان، باب صوم رمضان احتسابا من الایمان، حدیث: ۳۸ و صحیح مسلم، صلاة المسافرين، باب الترغيب في قيام رمضان وهو التراویح، حدیث: ۷۶)

روزہ سے صبر و تحمل، جفا کشی اور ناداروں سے ہمدردی کے جذبات پیدا ہوتے ہیں روزہ لاعداد فوائد کا موجب ہے۔

ان پانچوں اركان کو دین اسلام میں بنیادی حیثیت حاصل ہے۔ جس طرح عمارت کے استحکام کے لئے بنیادوں کی گہرائی اور مضبوطی ضروری ہے۔ اسی طرح اسلام کی پختگی بھی گھرے اور مضبوط ایمان کے بغیر ناممکن ہے۔ اور جس طرح عمارت کی ترکیب و آرائش کے لیے سجاوٹ کا سامان ضروری ہوتا ہے۔ اسی طرح عمارتِ اسلام کی آرائش بھی اعمالِ صالح سے ہوتی ہے بلکہ بعض اہل علم کے بقول اعمال کے بغیر ایمان کا وجود ہی عنقا ہے۔ اسی لئے اس حدیث میں آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”اسلام کی بنیاد ان پانچ چیزوں پر ہے۔“ اس کا شفوم یہ ہے کہ ان کی عدم موجودگی میں یہ عمارت ہی سرے سے غائب ہو جائے گی۔

## ۲۔ انسان کے تخلیقی مراحل اور انجام آخرت

(کامیابی و ناکامی کی بنیاد زندگی کے آخری اعمال پر ہے)

عَنْ أَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ  
قَالَ: حَدَّثَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ وَهُوَ الصَّادِقُ الْمَصْدُوقُ:  
”إِنَّ أَحَدَكُمْ يُجْمَعُ خَلْقُهُ فِي بَطْنِ أُمِّهِ أَرْبَعِينَ يَوْمًا  
نُظْفَةً، ثُمَّ يَكُونُ عَلْقَةً مِثْلَ ذَلِكَ، ثُمَّ يَكُونُ مُضْغَةً مِثْلَ  
ذَلِكَ، ثُمَّ يُوَسَّلُ إِلَيْهِ الْمَلَكُ فَيَفْتَحُ فِيهِ الرُّوحُ، وَيُؤْمِرُ  
بِأَرْبَعَ كَلِمَاتٍ: بِكِتْبٍ رِزْقِهِ، وَأَجَلِهِ، وَعَمَلِهِ، وَشَقِّيٌّ  
أَوْ سَعِيدٌ، فَوَاللَّهِ الَّذِي لَا إِلَهَ غَيْرُهُ! إِنَّ أَحَدَكُمْ لِيَعْمَلُ

بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ حَتَّىٰ مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا  
ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ، فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ،  
فَيَدْخُلُهَا، وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لِيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ النَّارِ، حَتَّىٰ  
مَا يَكُونُ بَيْنَهُ وَبَيْنَهَا إِلَّا ذِرَاعٌ، فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ،  
فَيَعْمَلُ بِعَمَلِ أَهْلِ الْجَنَّةِ، فَيَدْخُلُهَا» (رواه البخاري  
ومسلم)

ابو عبد الرحمن، سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، وہ کہتے ہیں  
صادق مصدق رسول اللہ ﷺ نے ہم سے بیان فرمایا: ”تم میں سے ہر  
ایک کی تخلیق یوں ہوتی ہے کہ وہ والدہ کے پیش میں چالیس یوم تک  
نطفہ کی صورت میں، اس کے بعد اتنے ہی روز تک جھے ہوئے خون کی  
صورت میں اور اس کے بعد اتنے ہی روز گوشت کے لوٹھرے کی  
صورت میں رہتا ہے۔ بعد ازاں اس کی طرف ایک فرشتہ بھیجا جاتا ہے وہ آ  
کر اس میں روح پھونکتا ہے اور اسے اس پیدا ہونے والے کے متعلق چار  
باتیں، رزق، عمر، عمل، اور اس کے شقی (بد بخت) یا سعید (نیک بخت)  
ہونے کے متعلق، لکھنے کا حکم دیا جاتا ہے۔ اس اللہ تعالیٰ کی قسم! جس کے  
علاوہ کوئی سچا معبود نہیں تم میں سے کوئی آدمی اہل جنت کے سے اعمال  
کرتا رہتا ہے یہاں تک کہ اس کے اور جنت کے ماہین صرف ایک ہاتھ کا  
فاصلہ باقی رہ جاتا ہے تو اس پر وہ سابقہ تحریر غالب آجائی ہے اور وہ شخص  
اہل جنم کا سام عمل کر کے جنم میں چلا جاتا ہے اور ایک شخص اہل جنم کے  
سے عمل کرتا رہتا ہے۔ یہاں تک کہ اس کے اور جنم کے درمیان صرف  
ایک ہاتھ کا فاصلہ باقی رہ جاتا ہے تو وہ سابقہ تحریر غالب آجائی ہے۔ اور وہ

شخص اہل جنت کا سام عمل کر کے جنت میں چلا جاتا ہے۔“

**تخریج:** صحيح البخاری، باب الخلق، باب ذکر الملائكة، ح: ۳۲۰۸، ۳۳۳۲، ۶۵۹۴، ۷۴۵۴ و صحيح مسلم، القدر، باب كيفية خلق الآدمي في بطنه أمه وكتابه رزقه وأجله وعمله وشقاوته وسعادته، ح: ۲۶۴۳۔

**شرح الالفاظ:** [بِجَمْعِ خُلْقَةٍ] (اصنعة الجمول) اس کا مادہ تخلیق رکھا جاتا ہے [نُظْفَةً] وہ منی جس سے جنین (بچہ) بنتا ہے۔ اسے نطفہ اس لئے کہتے ہیں کہ وہ بننے والے پانی کی قسم کا ہوتا ہے۔ [عَلْقَةً] جما ہوا خون جو خشک نہ ہوا ہو چونکہ وہ خون رحم کے ساتھ چمٹا اور لگا ہوا ہوتا ہے اس لئے اسے عَلْقَةً کہتے ہیں۔ [مُضْغَةً] گوشت کا اتنا سا مکڑا جسے چبانا ممکن ہو اس کی جمع "مضغ" آتی ہے۔ [أَجْلَهُ] مدت عمر۔ [فَيَسْبِقُ عَلَيْهِ الْكِتَابُ] اس پر تحریر غالب آجاتی ہے۔ اس سے اللہ تعالیٰ کا علم یا لوح محفوظ میں لکھی ہوئی تحریر مراد ہے۔ یا وہ تحریر مراد ہے جو اس وقت لکھی گئی تھی جبکہ یہ اپنی والدہ کے پیٹ میں تھا۔

**تشریح:** آخر ضریت میثیلہ نے اس حدیث مبارک میں انسان کے تخلیقی مراحل، تقدیر اور آخرت کے انجام کے متعلق فرمایا ہے۔ انسانیت کی ابتداء ابوالبشر حضرت آدم علیہ السلام سے ہوئی۔ ان کے متعلق قرآن مجید میں واضح ارشاد ہے کہ ان کی تخلیق مٹی سے ہوئی، بعد ازاں حضرت حوا کو پیدا کیا گیا اور پھر اس جوڑے سے ان کی نسل اور اولاد پھیلی پھیلی۔

نبی اکرم ﷺ کے اس فرمان سے معلوم ہوتا ہے کہ انسان کا مادہ تخلیق ہے "نطفہ" کما جاتا ہے وہ رحم مادر میں پہنچ کر چالیس دن تک اسی کیفیت میں رہتا ہے اور اس کا خمیر تیار ہوتا رہتا ہے۔ اس کے بعد وہ دوسرے مرحلے میں "علقه" یعنی جامد خون کی شکل میں بدل جاتا ہے یہ حالت بھی صرف چالیس یوم تک رہتی ہے۔ اس کے بعد وہ تیسرا مرحلہ میں "مضغہ" یعنی گوشت کا لو تھڑا بن جاتا ہے۔ یہ حالت بھی چالیس دن تک رہتی ہے۔ اگر اللہ تعالیٰ چاہے تو انسان کو "ٹکن" کہہ کر ایک لمحہ سے بھی پہلے پیدا کر سکتا ہے لیکن اس کی شیست ہے کہ انسان کی تخلیق تدریجاً ہو اس میں لاتعداد مصالح اور حکمتیں ہیں۔ مثلاً:

﴿اگر بچہ رحم مادر میں یہ تمام مراحل یکدم طے کر لے تو ماں کے لئے اس کا برداشت کرنا

مشکل بلکہ ناممکن ہوتا ہے۔ یہ مختلف مراحل مال کے لئے سہولت کا باعث ہیں۔

۲۳ اللہ تعالیٰ کی قدرت و کبریائی کا اظمار بھی ہے۔ انسان اگر اپنی تخلیق کے ان مراحل پر ذرا غور کرے تو غور و تکبر سے باز رہے۔ قرآن مجید میں بار بار انسانوں کو اپنی حقیقت پر غور کرنے کی طرف توجہ دلائی گئی ہے۔

۲۴ اللہ تعالیٰ بد بودار پانی کے قطرے سے انسان بنانے پر قادر ہے تو مرنے اور مٹنی ہو جانے کے بعد دوبارہ پیدا کرنا بھی اس کے لئے کوئی مشکل نہیں۔

۲۵ اس میں انسانوں کو یہ سبق بھی دیا گیا ہے کہ انہیں اپنے تمام معاملات کو اطمینان سے تدربیجا سر انجام دینا چاہیئے۔ عجلت میں کوئی فائدہ نہیں۔ قدرت و طاقت کے باوجود اللہ تعالیٰ نے انسان کو دفعتاً پیدا نہیں کیا۔ زمین و آسمان چھ دنوں میں پیدا کئے اللہ انسان کو بھی جلد بازی سے کام نہیں لینا چاہیئے۔

ان کے علاوہ بھی اس میں لائق داد مصلحتیں ہوں گی اہل علم غور کر سکتے ہیں۔ چالیس چالیس دن کے تین مراحل مکمل ہونے کے بعد اس کی طرف ایک فرشتہ بھیجا جاتا ہے جو آگر اس میں روح پھوٹتا اور اس کے متعلق چار امور لکھ دیتا ہے۔

رزق، عمر، عمل، اور انجام یعنی شقی ہو گایا سعید یہ امور انسان کی تقدیر کہلاتے ہیں۔ احادیث سے معلوم ہوتا ہے کہ ہر انسان کی تقدیر زمین و آسمان کی تخلیق سے بھی بہت پہلے لوح محفوظ میں ثبت ہے۔ یہ لکھنا لوح محفوظ سے الگ ہے۔ لوح محفوظ تو پوری کائنات کے متعلق اللہ تعالیٰ کے علم کے موافق ہے۔ جبکہ اس تحریر کا تعلق صرف پیدا ہونے والے اس ایک فرد سے ہوتا ہے۔ یا اس سے مراد یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے علم میں اس فرد کے متعلق جو کچھ ہوتا ہے فرشتے پر اس کا اظمار کر دیا جاتا ہے۔

تقدیر کے مسئلہ میں اکثر لوگ پریشان ہوتے ہیں کہ ہمارے نیک و بد ہونے اور جنتی یا جنمی ہونے کے نیچلے پہلے ہی ہو چکے ہیں تو اب عمل کرنے کا فائدہ یا ضرورت کیا ہے؟ یہ سب تقدیر سے لاعلمی کی بنا پر ہے۔ تقدیرِ محض اللہ تعالیٰ کے علم کا نام ہے اللہ تعالیٰ اپنے کامل علم کی روشنی میں ہر انسان کے بارے میں پہلے سے جانتا ہے کہ یہ شخص کس قسم کے

اعمال کرے گا اور اس کا انجام کیا ہو گا؟ اس میں جرname کی کوئی چیز نہیں۔ یہ وجہ ہے کہ عمل کرنے میں انسان کو مکمل طور پر اختیار دیا گیا ہے کہ وہ جو راہ چاہے اختیار کرے اس کی اپنی مرضی ہے۔ ایک دفعہ صحابہ رضی اللہ عنہم نے یہی سوال نبی ﷺ سے کیا تھا تو آپ نے فرمایا:

«أَعْمَلُوا! فَكُلُّ مُسَيَّرٍ لَمَا خُلِقَ لَهُ» (صحیح البخاری، التفسیر، باب فسیسرہ للعسری، ح ۴۹۴۹: وصحیح مسلم، القدر، باب كيفية خلق الأدمی فی بطن أمه...، ح ۲۶۴۷)

”تم عمل کرتے رہو ہر ایک کو اس عمل کی توفیق مل جائے گی جس کے لئے اسے پیدا کیا گیا ہے۔“

نیز دیکھیں کہ انسان کے رزق کے متعلق بھی توفیصلہ ہو چکا ہے کہ یہ شخص فلاں فلاں رزق کھائے گا وہ رزق اسے لامحالہ مل کر رہے گا لیکن اس ایمان کے باوجود انسان حصول رزق کے لئے مکمل محنت کرتا اور ہاتھ پاؤں مارتا ہے۔ اسی طرح اس کی عمر کے متعلق بھی پہلے سے توفیصلہ ہو چکا ہے اس کے باوجود اپنے آپ کو زندہ رکھنے کے لئے ہزاروں جتن کرتا ہے اور حادث و خطرات سے بچنے کے لئے پوری کوشش کرتا ہے حالانکہ موت برحق ہے اسی وقت آئے گی جب اس کا وقت آئے گا لیکن موت پر یقین کے باوجود ممکن حد تک انسان اپنے آپ کو خطرات سے بچاتا ہے۔ اسی طرح انسان چونکہ اپنے متعلق نہیں جانتا کہ اللہ تعالیٰ کے ہاں اس کا انجام کیا لکھا ہے اسے اپنا انجام بہتر بنانے کے لئے اللہ تعالیٰ کے احکامات کی پابندی کرنی چاہیئے۔

**شقی یا سعید** جس شخص میں حق کو قبول کرنے اور اعمال صالحہ بجالانے کی صلاحیت ہو اور وہ حق کے مطابق نیک اعمال کرے تو وہ سعید ہوتا ہے اور اس کے بر عکس شخص کو شقی (بد جنت) کہا جاتا ہے۔ اس کے بعد آخر پرست ﷺ نے قسم اٹھا کر فرمایا: اللہ تعالیٰ کی قسم! جس کے سوا کوئی سچا معبد نہیں، کوئی شخص ساری زندگی اہل جنت کے اعمال (صالح) کرتا رہتا ہے یہاں تک کہ اس کے اور جنت کے درمیان صرف ایک ہاتھ کا فاصلہ باقی رہ جاتا ہے اور وہ جنت میں جانے کے قریب ہوتا ہے کہ وہ نوشتہ اس پر

غالب آ جاتا ہے اور وہ کوئی ایسا کام کر بیٹھتا ہے جس کے نتیجہ میں وہ جنم رسید ہو جاتا ہے۔ اسی طرح کوئی شخص برے اعمال کر کے جنم میں جانے والا ہو جاتا ہے کہ اس پر سابقہ تحریر غالب آ جاتی ہے اور وہ توبہ اور نیک اعمال کر کے جنت کا مستحق ہو جاتا ہے۔

اس تفصیل سے یہ بھی معلوم ہوا کہ کسی کے جنتی یا جنمی ہونے کا فصلہ اس تحریر کی بنیاد پر نہیں ہوتا بلکہ انسان کے اپنے کئے ہوئے اعمال کا نتیجہ ہوتا ہے۔

نیز یہ بھی ثابت ہوا کہ اپنے یا کسی دوسرے شخص کے ظاہری اعمال صالحہ کو دیکھ کر اس کے قطعی جنتی ہونے کا فصلہ نہیں کیا جا سکتا، نامعلوم آئندہ زندگی میں اس کے اعمال کیسے ہوں؟ اسی طرح اس کے گناہوں کو دیکھ کر قطعی جنمی ہونے کا فصلہ کرنا بھی مشکل ہے۔ عین ممکن ہے کہ وہ توبہ کر لے اور نیک عمل کر کے اپنے رب کو راضی کر لے۔ اور اس کا خاتمه بالخیر ہو، زندگی کے آخری لمحہ تک نیکی یا بدی کا پانسہ پلت سکتا ہے۔

اس حدیث میں نیک اعمال کی ترغیب ہے کہ شاید یہی زندگی کا آخری لمحہ ہو اسی طرح گناہوں سے نفرت دلائی گئی ہے نامعلوم یہ وقت زندگی کا آخری لمحہ ہو اور گناہ کرتے ہوئے موت آگئی تو انعام بخیر نہ ہو۔ کیونکہ انسان کو اپنی موت کا کوئی علم نہیں کہ کب آجائے اس لئے اسے ہر وقت اس کی فکر ہونی چاہئے۔ اسی لیے نبی ﷺ نے یہ دعا تعلیم فرمائی:

«يَا مُقْلِبَ الْقُلُوبِ ! ثَبِّتْ قَلْبِي عَلَى دِينِنِكَ» (جامع الترمذی، الدعوات، باب دعاء: يا مقلب القلوب، ح: ٣٥٢٢ وانظر صحيح الجامع الصغیر للألبانی،

(٧٩٨٧) ح

”اے دلوں کو پھیرنے والے (اللہ)! میرے دل کو دین پر ثابت رکھ۔“

ایک اور دعا ہے۔

«يَا مُصَرِّفَ الْقُلُوبِ ! ثَبِّتْ قَلْبِي عَلَى طَاعَتِكَ» (مسند أحمد: ٤١٨/٢)

”اے دلوں کو پھیرنے والے (اللہ)! میرے دل کو اپنی اطاعت پر ثابت رکھ۔“

نیز قرآن مجید میں مسلمانوں کو دین اسلام کی سلامتی کے لیے یہ دعا سکھائی گئی ہے۔

﴿رَبَّنَا لَا تُزْغِ قُلُوبَنَا بَعْدَ إِذْ هَدَيْنَا وَهَبْ لَنَا مِنْ لَدُنْكَ رَحْمَةً إِنَّكَ أَنْتَ

آل وَهَابٌ ﴿٨﴾ (آل عمران / ٣)

”اے ہمارے رب! جب تو نے ہمیں ہدایت سے سرفراز کیا تو اس کے بعد ہمارے دلوں کو ہدایت سے نہ موڑ اور ہمیں اپنی رحمتوں سے نواز بے شک تو بے حد و حساب عطا فرمائے والا ہے۔“

یہ دعا ہر نماز میں یا نماز کے بعد ضرور کرنی چاہئے۔ دعا ہے کہ اللہ تعالیٰ ہم سب کا خاتمہ ایمان پر فرمائے۔ آمین۔

## ۵۔ مذمت بدعت

عَنْ أُمّ الْمُؤْمِنِينَ أُمّ عَبْدِ اللَّهِ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهَا قَالَتْ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «مَنْ أَحْدَثَ فِي أَمْرِنَا هَذَا مَا لَيْسَ مِنْهُ فَهُوَ رَدٌّ» وَفِي رِوَايَةِ الْمُسْلِمِ «مَنْ عَمِلَ عَمَلاً لَيْسَ عَلَيْهِ أَمْرُنَا فَهُوَ رَدٌّ» (رواه البخاری ومسلم)

ام المؤمنین ام عبد الله حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”جو شخص ہمارے دین میں کسی ایسی بات کو جاری کرے جو اس دین میں نہیں ہے۔ تو وہ بات (عمل) مردود ہے۔“ مسلم کی روایت کے الفاظ یوں ہیں: ”کہ جو شخص ایسا عمل کرے جس کا ہمارے دین میں حکم نہیں تو وہ (عمل) مردود ہے۔“

تخریج: صحيح البخاری، الصلح، باب إذا اصطلحوا على صلح جور فالصلح مردود، ح: ۲۶۹۷ و صحيح مسلم، الأقضية، باب نقض الأحكام الباطلة ورد محدثات الأمور، ح: ۱۷۱۸.

معنی الالفاظ: [مَنْ أَحْدَثَ] جو شخص اپنی طرف سے جاری کرے۔ [فِي أَمْرِنَا] ہمارے دین میں جسے اللہ تعالیٰ نے ہمارے لئے منتخب فرمایا ہے۔ [مَا لَيْسَ مِنْهُ] ایسا عمل جو دین کے منافی اور مخالف ہو یا وہ ایسا عمل ہو جس کی تائید دین کے عمومی قواعد و دلائل سے نہ

ہوتی ہو۔ [فَهُوَ زَدٌ] وہ فعل اپنے بطلان اور عدم اعتبار کے سبب اسی فاعل پر لوٹا دیا جائے گا۔

**تشریح:** آنحضرت ﷺ نے اس حدیث مبارک میں فرمایا ہے کہ جو شخص ہمارے اس دین میں کسی ایسی بات کو جاری کرے جس کا اس میں حکم نہیں ہے یا اس کا وجود نہیں ہے۔ تو وہ مردود ہے۔ دین اسلام، اللہ تعالیٰ کا پسندیدہ دین ہے چنانچہ قرآن کریم میں ہے۔

﴿إِنَّ الْدِيَنَ عِنْ دِلْلَهِ الْإِسْلَمُ﴾ (آل عمران/۳)

”بے شک اللہ تعالیٰ کے ہاں پسندیدہ دین صرف اسلام ہے۔“

جو شخص اسلام کے علاوہ کوئی دوسرا دین، مذہب یا طریقہ اختیار کرے وہ اللہ تعالیٰ کے ہاں ہرگز سند قبولیت نہیں پاسکتا چنانچہ قرآن مجید میں دوسری جگہ ارشاد ہے۔

﴿وَمَنْ يَتَّبِعَ غَيْرَ الْإِسْلَامِ فَلَنْ يُقْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِي الْآخِرَةِ مِنَ الْخَسِيرِينَ﴾ (آل عمران/۸۵)

”جو شخص اسلام کے علاوہ کوئی دوسرا دین یا مذہب اختیار کرے وہ اس سے ہرگز قبول نہ کیا جائے گا اور ایسا شخص آخرت میں خسارہ پانے والوں میں سے ہو گا۔“

انسان اپنی کمزوری اور لاعلمی کے باعث نہیں جانتا کہ اللہ تعالیٰ کن کاموں سے راضی اور کن کاموں سے ناراضی ہوتا ہے اس لئے انسانوں کے لئے دین، مذہب اور ضابطہ، حیات بھی خود اللہ تعالیٰ نے مقرر فرمادیا ہے۔ جس میں کسی کو ترمیم یا تنفس و تبدیلی کرنے کا حق حاصل نہیں۔ چنانچہ قرآن مجید میں ہے۔

﴿أَلَيْوَمْ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِيِنَكُمْ وَأَتَمَّتُ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي وَرَضِيَتُ لَكُمُ الْإِسْلَامُ دِيَنًا﴾ (المائدہ/۵)

”آج میں نے تمہارے لئے تمہارے دین کو مکمل کر دیا ہے اور اپنی نعمت تمہارے اوپر پوری کر دی ہے اور تمہارے لئے اسلام کو بطور دین پسند کیا ہے۔“

چونکہ دین ہر لحاظ سے کامل و مکمل ہے اس میں کسی بھی لحاظ سے کوئی کمی نہیں۔ اب اگر کوئی شخص اپنی طرف سے دین میں کسی بات کا اضافہ کرے تو گویا ایسا شخص دین کو ناقص سمجھتا ہے اور اللہ تعالیٰ کے مقام پر یا منصب رسالت پر خود فائز ہونا چاہتا ہے۔ جس چیز کا

دین میں بنیاد موجود نہ ہو، اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول نے اس کی اجازت نہ دی ہو، اسے از خود نیکی سمجھتے ہوئے دین کا حصہ سمجھنا یا باعث ثواب سمجھنا گمراہی ہے۔ اصطلاح شریعت میں ایسا عمل بدعت کہلاتا ہے۔

آنحضرت ﷺ نے بارہ بدعت کی مذمت بیان فرمائی اور اس کے ہولناک انجمام سے ڈرایا ہے۔ آپ ہر خطبہ کے آغاز میں فرمایا کرتے تھے:

«وَشَرِّ الْأُمُورُ مُحْدَثَاتُهَا، وَكُلُّ مُحْدَثَةٍ بَدْعَةٌ، وَكُلُّ بَدْعَةٍ ضَلَالٌ»  
(صحیح مسلم، الجمعة، باب تخفیف الصلاة والخطبة، ح: ۸۶۷ وسنن النسائي، العبدین، باب کیف الخطبة، ح: ۱۵۷۹ وسنن ابن ماجہ، المقدمة، باب اجتناب البدع والجدل، ح: ۴۵)

”بے شک) دین میں نئے کام سب سے بڑے ہیں اور ہر نیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے۔“

ایک روایت میں یہ الفاظ ہیں:

«وَكُلُّ ضَلَالٍ فِي النَّارِ» (سنن النسائي، ح: ۱۵۷۹)  
”ہر گمراہی کا انجمام جہنم ہے۔“

اسی لئے ابو درداء رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں، اللہ تعالیٰ کی قسم! اللہ تعالیٰ کے رسول ﷺ نے ہمیں صاف اور روشن شاہراہ پر چھوڑا ہے۔ جس کی رات بھی دن کی مانند روشن اور واضح ہے۔ ”(سنن ابن ماجہ، المقدمة، باب اتباع سنة رسول اللہ ﷺ، حدیث: ۵) یعنی اس میں تاریکی، سیاہی اور اندر ہیرا نہیں ہے۔ اس سے انحراف کرنے والا بتاہ ہو گا۔ آنحضرت مولانا حاکم علی صاحب رحمۃ اللہ علیہ شیخ الحدیث جامعہ رحمانیہ کراچی، فرمایا کرتے تھے کہ آنحضرت ﷺ کا دنیا میں وجود مسعود، دن کی مانند اور آپ کا اس دنیا سے رخصت ہو جانا روات کی مثل ہے۔ لیکن دین اس قدر واضح اور صاف ہے کہ آپ کے بعد بھی امت کے لئے دین کے مسئلہ میں کوئی ابہام نہیں۔

اسلام ہر اعتبار سے ایک کامل و مکمل دین اور جامع نظریہ حیات ہے اور اس میں انسانی

زندگی کے ہر شعبہ کے متعلق احکام اور ہدایات موجود ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ دین کے نام پر اپنی طرف سے کسی کو اس میں اضافہ یا تبدیلی کی اجازت نہیں دی گئی۔ آنحضرت ﷺ نے ایک دفعہ خطبہ دیتے ہوئے فرمایا ”میرے بعد بہت سے اختلافات رونما ہوں گے تم میری اور خلفائے راشدین کی سنت کو مضبوطی سے تھامے رکھنا اور دین میں ایجاد کردہ نئی نئی باقتوں سے احتراز کرنا کیونکہ ہر نئی بات بدعت ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے۔“ (سنن ابی داؤد، السنۃ، باب فی لزوم السنۃ، ح: ۳۶۰۷، جامع الترمذی، ح: ۲۶۷۶)

بدعت نہ صرف ایک خلاف شریعت عمل ہے بلکہ اختلاف و انتشار کا سبب بھی ہے۔ اس سے امت میں گروہ بندی اور فرقے پیدا ہوتے ہیں۔ بدعت سنت کی ضد ہے۔ حسان بن عطیہ (تابعی) اور ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے منقول ہے: ”جس قوم نے کوئی بدعت ایجاد کی تو ان سے اسی قدر سنت اٹھائی جاتی ہے پھر اللہ تعالیٰ قیامت تک اس سنت کو لوگوں کی طرف نہیں لوٹاتا۔“ (تفصیل کے لیے: مکملۃ الاربانی ۱/۲۶۹)

اس تفصیل سے بدعت کی شناخت واضح ہوتی ہے کہ بدعت نہ صرف ایک مذموم عمل ہے بلکہ یہ گمراہی اور دخولِ جہنم کا سبب بھی ہے۔ بعض بدعتی حضرات اپنی ایجاد کردہ بدعتات کو سندِ جواز دینے کے لئے بدعت کو حسنة اور سیئہ میں تقسیم کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ بدعت سیئہ مذموم ہے اور بدعت حسنة مستحسن ہے۔ یہ محض شیطانی دھوکہ اور وسوسة ہے ورنہ آنحضرت ﷺ کے ارشاد کے مطابق [کُلُّ بِدْعَةٍ ضَلَالٌ] ہر بدعت گمراہی اور [كُلُّ ضَلَالٍ فِي النَّارِ] ہر گمراہی کا انجمام جہنم ہے۔

## ۶ - حلال، حرام اور اصلاحِ قلب

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ التَّعْمَانِ بْنِ بَشِيرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: إِنَّ الْحَلَالَ بَيْنَ، وَإِنَّ الْحَرَامَ بَيْنَ، وَبَيْنَهُمَا أُمُورٌ مُّشْتَهَاتٌ لَا يَعْلَمُهُنَّ كَثِيرٌ مِّنَ النَّاسِ، فَمَنِ اتَّقَى الشُّبُهَاتِ فَقَدِ

استَبْرَأَ لِدِينِهِ وَعِرْضِهِ، وَمَنْ وَقَعَ فِي الشُّبُهَاتِ وَقَعَ فِي  
الْحَرَامِ كَالَّا يُعِي يَرْغُبُ حَوْلَ الْحِمْيَ بُوشُكُ أَنْ يَرْتَعَ  
فِيهِ، أَلَا وَإِنَّ لِكُلِّ مَلِكٍ حِمْيَ، أَلَا وَإِنَّ حِمْيَ اللَّهِ  
مَحَارِمُهُ أَلَا وَإِنَّ فِي الْجَسَدِ مُضْغَةً إِذَا صَلَحَتْ صَالِحَ  
الْجَسَدُ كُلُّهُ، وَإِذَا فَسَدَتْ فَسَدَ الْجَسَدُ كُلُّهُ: أَلَا وَهِيَ  
الْقَلْبُ» (رواه البخاري و مسلم)

ابو عبد الله سیدنا نعمان بن بشیر رض سے روایت ہے کہتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا کہ ”حلال چیزوں کا حکم بالکل واضح ہے اور حرام چیزوں کا حکم بھی واضح ہے ان دونوں (حلال و حرام) کے درمیان کچھ امور تشابہ ہیں جن کی حلت و حرمت کو اکثر لوگ نہیں جانتے پس جو شخص اس قسم کی غیر واضح اشیاء سے نجیگیا اس نے اپنے دین اور عزت کو بچالیا۔ اور جو شخص اس قسم کے امور کو اختیار کرنے لگے وہ حرام میں جا پڑے گا جیسا کہ کوئی چراہا چراگاہ کے آس پاس جانوروں کو چراۓ تو ہو سکتا ہے کہ جانور چراگاہ میں جا پہنچیں۔ خبردار! ہر یاد شاہ کی چراگاہ ہوتی ہے اور اللہ تعالیٰ کی چراگاہ سے مراد اس کی حرام کردہ اشیاء ہیں۔ خبردار! جسم میں گوشت کا ایک ملکڑا ہے اگر وہ درست ہو تو سارا جسم درست رہتا ہے اور اگر وہ خراب ہو جائے تو سارا جسم خراب ہو جاتا ہے۔ خبردار! وہ گوشت کا ملکڑا دل ہے۔“

تخریج: صحيح البخاري، الإيمان، باب فضل من استبراً لدینه، ح: ۵۲، ۲۰۵۱ و صحيح مسلم، المساقاة، باب أخذ الحلال و ترك الشبهات، ح: ۱۵۹۹.

مع الالفاظ: [بَيْنَ] [ظَاهِرٍ] ان سے مراد وہ اشیاء ہیں جن کی حلت و حرمت اللہ تعالیٰ اور

اس کے رسول کی نص یا مسلمانوں کے اجماع سے واضح طور پر ثابت ہے۔ [مُشَبَّهَاتٌ]  
سے مراد وہ امور اور اشیاء ہیں جن کی حلت و حرمت کے دلائل واضح نہ ہوں بلکہ بعض  
دلائل میں ان کی حلت کا اشارہ ہو اور بعض سے ان کی حرمت معلوم ہوتی ہو۔

وجوه اشتباہ: ① اختلاف علماء، کیونکہ تحقیق یا ترجیح دلائل میں اختلاف ہو سکتا ہے۔

② بعض اشیاء من وجہ قابل ترک اور من وجہ لا لائق اخذ ہوں، جیسے عورتوں کا بار بار  
قبرستان جانا۔

③ بعض اشیاء اصل میں حلال ہیں لیکن بعد میں کسی جنت، قصہ یا قربینہ و علامت کی بنابر  
اس کی حرمت کا اشتباہ پیدا ہوا جیسے کسی نے، اپنا شکاری کتاب سُم اللہ پڑھ کر چھوڑا لیکن  
بعد میں اس کے ساتھ کوئی اور کتابی شریک ہو گیا۔

④ دلائل میں تعارض ہے۔

⑤ یا اس سے مراد مباح یا مکروہ یا ان اشیاء کا کثرت سے استعمال ہے۔  
علماء کا قول ہے کہ مباح اشیاء کا زیادہ استعمال، مکروہ کے ارتکاب کا پیش خیمہ ہے اور  
مکروہ اشیاء کا عام حرام کے ارتکاب کا باعث بنتا ہے۔

[اتَّقِي الشُّبُّهَاتِ] ان مشتبہ امور سے بچا۔ [فَقَدِ اسْتَبَرَ الْدِينُ وَ عَزَّ صَدَرُهُ] اس نے اپنی  
دینی حالت کو شرعی مذمت سے اور اپنی عزت کو لوگوں کے طنز سے محفوظ کر لیا۔ [وَقَعَ فِي  
الشُّبُّهَاتِ] یعنی جو شخص جرأت کر کے اس قسم کے غیر واضح امور کو اختیار کرے اور ان کو  
ارتکاب کرے تو اس سے اس میں دینی تساؤں آ جاتا ہے جس کے نتیجے میں بالعموم صریح  
حرام کے ارتکاب کی جرأت بھی پیدا ہو جاتی ہے۔

تشريح: آنحضرت ﷺ نے اس حدیث مبارک میں فرمایا کہ شرعی طور پر جو چیزیں حلال  
یا حرام ہیں ان کا حکم بالکل واضح ہے اور ان کے لیے کتاب و سنت کے واضح دلائل موجود  
ہیں۔ البته بعض چیزیں ایسی ہیں جن کی حلت و حرمت کی صراحت نہیں۔ ایسی صورت میں  
آپ ﷺ نے ایک جامع اصول بیان فرمایا کہ جس چیز کی حلت و حرمت واضح نہ ہو اس  
سے اجتناب ہی کیا جائے۔ کیونکہ اگر آدمی اس قسم کی مشکوک اشیاء سے پرہیز نہ کرے تو

اندیشہ ہے کہ وہ آہستہ آہستہ حرام بھی استعمال کر لے گا۔ آنحضرت ﷺ کا بھی یہی معمول مبارک تھا کہ آپ مشتبہ اشیاء سے خوب احتیاط فرماتے۔ آپ کو اگر یونہی کمیں سے کوئی کھجور مل جاتی تو مخفی اس خوف سے نہ کھاتے کہ کمیں یہ صدقہ کی نہ ہو۔

ایک دفعہ آپ ﷺ کے نواسے حضرت حسن بن علیؑ آپ کے ہمراہ جا رہے تھے، راستہ میں کھجور پڑی ملی تو حضرت حسن بن علیؑ نے اٹھا کر منہ میں ڈال لی۔ آپ نے ان کے منہ میں انگلی ڈال کر کھجور نکلوادی کہ کمیں یہ صدقہ کی نہ ہو جو کہ میرے اور میری آل کے لئے حلال نہیں۔ (صحیح مسلم، الزکوة، باب تحریم الزکاة علی رسول اللہ ﷺ وهم بنو هاشم و بنو المطلب دون غیرہم ح: ۱۰۶۹)

اس لئے امت کو مشتبہ امور سے بچنے کی ہدایت فرمائی کہ اس سے انسان کا دین اور عزت دونوں محفوظ رہتے ہیں۔ پھر آپ نے یہی بات ایک چروائے کی مثال دے کر واضح فرمائی جو بادشاہ کی مقرر کردہ چراغاہ کے ارد گرد جانوروں کو چرائے تو ممکن ہے کہ اس کے جانور سلطانی چراغاہ کے اندر جادا خل ہوں۔ جس سے بادشاہ خفا ہو اور اسے سزادے۔ آپ نے فرمایا: جس طرح بادشاہ کی کچھ مقررہ حدود ہوتی ہیں جنہیں توڑنے اور ان سے تجاوز کرنے کی اجازت نہیں ہوتی۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ کی بھی کچھ حدود ہیں۔ اس کی حدود اس کی حرام کردہ چیزیں ہیں اس کی مقرر کردہ حدود سے تجاوز کرنے والا اللہ تعالیٰ کے غضب کا نشانہ بن جاتا ہے۔ اس کے بعد آپ ﷺ نے انسان کے سینے میں دھڑکنے والے دل کے متعلق فرمایا کہ اسکا خاص خیال رکھا کرو۔ سارے جسم کا دار و مدار دل پر ہے دل کا بگاڑ پورے جسم کا بگاڑ اور دل کی اصلاح سے پورے جسم کی اصلاح ہوتی ہے۔ دل کی اسی اہمیت کے پیش نظر آنحضرت ﷺ یہ دعا فرمایا کرتے تھے۔

«اللَّهُمَّ اجْعَلْ فِي قَلْبِي نُورًا» (صحیح البخاری، الدعوات، باب الدعاء إذا انتبه من الليل، ح: ۶۳۱۶ و صحیح مسلم، صلاة المسافرين، باب صلاة النبي ﷺ)

و دعائے باللیل، ح: ۷۶۳)

”یا اللہ! میرے دل کو (اپنے دین اور اطاعت کے نور سے) منور فرم۔“

دل انسانی افکار و خیالات، جذبات و احساسات اور تمام جسمانی حرکات و سکنات کا مرکزو  
محور ہے۔ پہلے دل میں کوئی ارادہ یا خواہش پیدا ہوتی ہے۔ اس کے بعد انسان اسے عملی  
جامہ پہنتا ہے۔ اس لیے دل کی اصلاح بدن کی اصلاح سے مقدم ہے کیونکہ بدن، دل کا  
تالیع ہے۔ پیشِ نظر حدیث میں یہی تلقین کی گئی ہے کہ احکام دین کی بجا آوری میں حد درجہ  
احتیاط کی ضرورت ہے تقویٰ اسی چیز کا نام ہے کہ انسان حرام و مکروہات کے ساتھ ساتھ  
ایسی مباح چیزوں کو بھی ترک کر دے جن میں کراہت یا حرمت کا ادنیٰ شائیبہ بھی پایا جاتا ہو۔  
اسی تقویٰ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقْوِا اللَّهَ حَقَّ تُقَانِيمَهُ﴾ (آل عمران / ٣١٠) ﴿٢١﴾

”اے ایمان والو! اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو جیسا کہ اس سے ڈرنے کا حق ہے۔“

نیز آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

«دَعْ مَا يَرِيكَ إِلَى مَا لَا يَرِيكَ» (جامع الترمذى)، صفة القيامة، باب ٦٠،

(۲۰۱۸:۷)

”جباتیں شک میں ڈالیں انہیں چھوڑ دو اور جوشک میں نہ ڈالیں انہیں اختیار کرو۔“

ایک اور موقع یہ آپ نے دل کی طرف اشارہ کر کے فرمایا:

«الْتَّقْوَىٰ هُنَّا» (صحيح مسلم)، البر والصلة، باب تحريم ظلم المسلم وخذله

(۲۰۶۴: ح ...)

”اصل تقویٰ یہاں ہوتا ہے۔“

چونکہ پورے جسم کا دارود مدار دل پر ہے اس لئے اس کی اصلاح کی بہت ضرورت ہے دل کی اصلاح پورے جسم کی اصلاح ہے۔

کے۔ اخلاص، خیرخواہی، وفاداری

عَنْ أَبِي رُقَيْةَ تَمِيمِ بْنِ أَوْسٍ الدَّارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ  
النَّبِيَّ ﷺ قَالَ: «الَّذِينَ النَّصِيحَةُ» فُلْنَا: لِمَنْ؟ قَالَ:

اللَّهُ وَلِكِتَابِهِ وَلِرَسُولِهِ وَلَا ئِمَّةَ لِلْمُسْلِمِينَ وَعَامَّتِهِمْ» (رواه مسلم)

ابورقیہ سیدنا تمیم بن اوس داری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی اکرم ﷺ نے فرمایا ”دین خیرخواہی کا نام ہے۔“ ہم (صحابہ) نے کہا۔ (خیرخواہی) کس کے لئے ہو؟ آپ نے فرمایا: ”اللہ تعالیٰ کے لئے، اس کی کتاب کے لئے، اس کے رسول کے لئے، مسلمانوں کے حکمرانوں اور عوام کے لئے۔“

تخریج: صحیح مسلم، الإیمان، باب بیان أن الدین النصیحة، ح: ۵۵.

شرح الالفاظ: [النَّصِيحةُ] کسی چیز کو خالص اور صاف کرنا۔ اس سے اشتقاق کر کے عرب کہتے ہیں [نَصَحْتُ الْعَنْسَلَ] میں نے شد کو صاف کیا۔ یہ جملہ اس وقت کہا جاتا ہے جب شد کو موم سے خوب صاف کر لیا جائے۔ ایک قول کے مطابق، نصیحت کا لفظ [نَصَحَّ الرَّجُلُ نَوْنَةً] سے مشتق ہے۔ یہ جملہ اس وقت کہتے ہیں جب کوئی شخص اپنا کپڑا سی کر درست کرے۔ گویا اس طرح منصوح کے ساتھ ناصح کے عمل کو کپڑے کے درست کرنے سے تشبیہ دی گئی ہے۔

تشریج: آنحضرت ﷺ نے اس مختصر حدیث مبارک میں فرمایا: ((الدین النصیحة)) دین خیر خواہی کا نام ہے کہ دین کا دار و مدار نصیحت یعنی ہمدردی اور خیرخواہی پر ہے۔ نصیحت ایک جامع لفظ ہے جس کا مفہوم بہت زیادہ وسیع ہے، یہاں اس کا مفہوم یہ ہو سکتا ہے کہ حقدار کے حق کی حفاظت کرنا۔

اردو میں اس لفظ کا مفہوم، ‘حق ادا کرنا’، خیرخواہی اور اخلاص ہے، یہ چیز دین کا اصل جز ہے۔ اسی لئے جب آپ نے فرمایا کہ دین، نصیحت کا نام ہے۔ تو صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے فوراً دریافت کیا، اے اللہ کے رسول! یہ نصیحت کس کے حق میں ہو؟ تو آپ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ کے لئے، اس کی کتاب کے لیے، اس کے رسول کے لئے، مسلمانوں کے حکمرانوں اور عوام کے لئے۔

**الله تعالیٰ کے حق میں نصیحت**

انسان صدق دل سے اللہ تعالیٰ پر ایمان لائے، اس کے احکام کی اطاعت کرے، اس کی ذات اور صفات اور حقوق میں کسی کو اس کا شریک نہ ٹھہرائے، اسے ہر عیب سے پاک و منزہ سمجھے اسی سے محبت رکھے۔ اس کی تافرمانی سے بچے، جو کام اللہ تعالیٰ کو پسند ہیں وہ کرے اور جن کاموں سے وہ ناراض ہوتا ہے ان سے بچے۔

**کتاب اللہ کے حق میں نصیحت**

قرآن پر ایمان رکھے، اور پوری توجہ کے ساتھ اس کی تلاوت کرے اور معانی مطالب پر غور کرے اور امکانی حد تک اس پر عمل بھی کرے۔

**رسول کے حق میں نصیحت** آپ کی رسالت پر ایمان لائے سب سے بڑھ کر آپ سے محبت رکھے، آپ کی تعلیم کرے، آپ کی سنت و احکام پر عمل کرنے کا شیدائی ہو، اور اپنی زندگی کو اسوہ رسول میں ڈھالنے میں کوشش رہے۔

**اممہ مسلمین کے حق میں نصیحت** مسلمان ائمہ (احکام) کے حق میں نصیحت یہ ہے کہ دین کی حدود کے اندر رہتے ہوئے ان کی اطاعت کرے، انہیں اتنجھے مشورے دے، غلطی سے آگاہ کرے، انہیں ظلم و تعدی سے روکے اور ان کے خلاف بغاوت نہ کرے۔

**عامۃ المسلمين کے حق میں نصیحت** ان کے ساتھ ہمدردی رکھے، حسن سلوک سے پیش آئے، ممکن حد تک ہر ایک کو فائدہ پہنچائے، کسی کو ایذا نہ دے، بڑوں کا احترام کرے اور بچھوٹوں سے شفقت سے پیش آئے۔ ان کے عیوب پر پردہ ڈالے، امری معلوم اور نہی عن المکر کا فریضہ سرانجام دیتا رہے۔

حضرت جریر بن عبد اللہ الْجَلْعَانِيَّ رضي الله عنه فرماتے ہیں:

«بَايَعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَى إِقَامِ الصَّلَاةِ وَإِيتَاءِ الزَّكَةِ وَالْتَّصْحِ

لِكُلِّ مُسْلِمٍ» (صحیح البخاری، مواقیت الصلاة، باب البيعة على إقام الصلاة،

ح ۵۶: وصحیح مسلم، الإيمان، باب بیان أن الدين النصیحة، ح: ۵۶)

”میں نے رسول اللہ ﷺ سے تین باتوں کی بیعت کی ① اقامت صلوٰۃ یعنی پابندی سے نماز پڑھنا۔ ② زکوٰۃ ادا کرنا۔ ③ اور ہر مسلمان کے ساتھ خیر خواہی کرنا۔“

حضرت جریر بن عبد اللہ بن عثیمین زندگی بھراں عمد کے پابند رہے اور ہر مسلمان کے ساتھ خیر خواہی کرتے رہے۔ ان کے فضائل و مناقب کے سلسلہ میں حافظ طبرانی رضی اللہ عنہ نے ایک عجیب واقعہ نقل کیا ہے کہ ایک دفعہ حضرت جریر بن عبد اللہ بن عثیمین نے اپنے خادم کو حکم دیا کہ کوئی گھوڑا خرید لائے۔ خادم نے تین سورہم کا گھوڑا خریدا اور گھوڑے کے مالک کو ماتھ لے کر حاضر ہوا تاکہ اسے قیمت ادا کر دی جائے حضرت جریر بن عثیمین نے گھوڑے کے مالک سے فرمایا: تم نے یہ تین سورا بیچا ہے لیکن گھوڑا اس سے زیادہ قیمت کا ہے کیا تم اسے چار سورہم میں بینچے پر تیار ہواں نے کہا آپ کی مرضی ہے۔ آپ نے پھر فرمایا: تمہارے گھوڑے کی قیمت اس سے بھی زیادہ ہے۔ کیا پانچ سورا میں ٹھیک ہے اسی طرح آپ سورہم بڑھاتے گئے اور مالک راضی ہوتا گیا۔ وہ کیوں راضی نہ ہوتا اسے تو تین سورا کی بجائے زیادہ رقم مل رہی تھی۔ آخر انہوں نے وہی گھوڑا آٹھ سورہم میں خرید لیا انہیں کہا گیا کہ حضرت! یہ گھوڑا تین سورا میں مل رہا تھا آپ نے اس قدر رقم دے دی؟ تو فرمایا: میں نے انحضرت ﷺ کے ہاتھ پر بیعت کی تھی کہ ہر مسلمان کے ساتھ خیر خواہی کروں گا۔

(فتح الباری / ۱۸۳، تحت ح: ۷۵، طبع دارالسلام)

## ۸۔ تحفظ جان و مال مسلم

عَنْ أَبْنَىْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ :  
 «أَمْرَتُ أَنْ أُقَاتِلَ النَّاسَ حَتَّىٰ يَشْهَدُوا أَنَّ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ  
 وَأَنَّ مُحَمَّدًا رَسُولُ اللَّهِ، وَيَقِيمُوا الصَّلَاةَ، وَيُؤْتُوا  
 الزَّكَاةَ، فَإِذَا فَعَلُوا، ذَلِكَ عَصَمُوا مِنِّي دِمَاءَهُمْ  
 وَأَمْوَالَهُمْ إِلَّا بِحَقِّ الْإِسْلَامِ، وَحِسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ» (رواہ  
 البخاری و مسلم)

سیدنا ابن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”مجھے حکم دیا گیا ہے کہ میں لوگوں سے جنگ کرتا رہوں تا آنکہ وہ گواہی دیں کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی سچا معبد نہیں اور محمد ﷺ اللہ تعالیٰ کے رسول ہیں، نماز قائم کریں اور زکوٰۃ دیں۔ جب وہ یہ کام کر لیں تو وہ مجھ سے اپنے خون اور اموال محفوظ کر لیں گے سوائے کسی اسلامی حق کے اور ان کا حساب اللہ تعالیٰ کے ذمہ ہو گا۔“

**تخریج:** صحيح البخاری، الإيمان، باب فإن تابوا وأقاموا الصلوة و أتوا الزكاة فخلوا سبيلهم، ح: ۲۵ و صحيح مسلم، الإيمان، باب الأمر بقتال الناس حتى يقولوا لا إله إلا الله، ح: ۲۲.

**شرح الالفاظ:** [أَمْرُثٌ] مجھے حکم دیا گیا ہے یعنی مجھے اللہ تعالیٰ نے حکم دیا ہے۔ [الثَّاسِ] بت پرست مشک لوگ۔ [يَقِيمُوا الصَّلَاةَ] نماز کو اس طرح ادا کریں جیسے اس کی ادائیگی کا حکم ہے اس سے نماز کا دوام مراد ہے۔ [يَؤْتُوا الزَّكُوٰةَ] یہاں تک کہ وہ زکوٰۃ کو مستحقین تک پہنچا دیں۔ [عَصَمُوا] بچالیا اور محفوظ کر لیا۔ اسی سے اعتراضت بالله کا لفظ مشتق ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ میں اللہ تعالیٰ کی رحمت کے ساتھ اس کی نافرمانی سے بچ گیا۔ [إِلَّا بِحَقِّ الْإِسْلَامِ] یہ استثناء منقطع ہے اس کا معنی ہے کہ اپنی جانوں اور اموال کے بچالینے کے بعد ان پر واجب ہے کہ وہ ضروریات دین کو پورا کریں اور جو شخص ان کا تارک ہو، اسے قتل کرنا جائز ہے۔ مثلاً کوئی شادی شدہ زنا کرے، یا کوئی قبول ایمان کے بعد مرد ہو جائے، یا کسی کو ناقص قتل کرے وغیرہ۔ [وَ جَسَابُهُمْ عَلَى اللَّهِ] ان کے باطن کا معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپرد ہے کیونکہ اس کا علم تو اللہ تعالیٰ ہی کے پاس ہے۔

**تشریح:** آنحضرت ﷺ نے اس حدیث مبارک میں یہ حقیقت واضح فرمائی ہے کہ جو شخص توحید و رسالت کا اقرار کرتا ہو، نماز اور زکوٰۃ کا پابند ہو تو شرعی طور پر اس کا خون اور مال محفوظ ہے اور کسی کو اس کے خلاف کوئی کارروائی کرنے کی اجازت نہیں۔ اس طرح آپ نے قرآنی آیت [فَاحْلُوا سَبِيلَهُمْ] ”ان کی راہ چھوڑ دو“ کی توضیح و تشریح فرمادی۔

پلکہ حدیہ ہے کہ اگر عین میدانِ قتال میں دورانِ جنگ کوئی کافر زبان سے کلمہ 'اسلام' ادا کرے تو اس سے لڑنے یا اسے قتل کرنے کی اجازت نہیں۔

ایک لڑائی کے دوران حضرت اسامہ بن زید رض کسی کافر پر غالب آگئے وہ اسے قتل کرنے کے قریب تھے کہ اس نے کلمہ پڑھ لیا مگر انہوں نے اسے شدتِ جذبات میں قتل کر دیا کہ یہ محض اپنی جان بچانے کے لیے کلمہ پڑھ رہا ہے۔ واپس آکر یہ ماجرا آنحضرت ﷺ سے بیان کیا تو آپ نے فرمایا: کیا تم نے اسے کلمہ پڑھنے کے بعد قتل کر دیا؟ انہوں نے کہا: یا رسول اللہ! اس نے محض جان بچانے کی خاطر کلمہ پڑھا تھا۔ آپ نے فرمایا: [أَفَلَا شَقَّفْتَ عَنْ قَلْبِهِ] تو نے اس کا دل چیر کے کیوں نہ دیکھ لیا کہ وہ صدقِ دل سے کلمہ پڑھ رہا ہے یا محض جان بچانے کی خاطر؟ آپ نے یہ بات اتنی دہراتی کہ میں نے تمناکی کہ میں پہلے مسلمان نہ ہوا ہوتا اور آج مسلمان ہوتا، تاکہ اس جرم سے نفع جاتا۔ (صحیح مسلم، الایمان، باب تحریم قتل الکافر بعد قوله لا اله الا الله، ح: ۹۶)

لہذا جو شخص کلمہ اسلام پڑھ کر اسلامی احکامات پر کاربند ہو تو اسکا خون اور مال محفوظ ہو جائے گا۔ لیکن شریعت کی مقرر کردہ حدود سے تجاوز اور ان کی خلاف ورزی کی صورت میں انہیں کسی قسم کا تحفظ حاصل نہیں۔

حضرت ابو بکر صدیق رض کے دور میں بعض قبائل کے خلاف محض اس لئے جنگ کی گئی تھی کہ وہ لوگ زکوٰۃ کا انکار کر کے مرتد ہو گئے تھے۔ جو مسلمان اسلامی حدود کی خلاف ورزی کرے تو وہ شرعی حد سے نہیں نفع سکتا۔ مثلاً قاتل کو قصاص میں قتل کیا جائے گا الایہ کہ مقتول کے ورثاء معاف کر دیں یا خون بہا (دیت) لینے پر راضی ہو جائیں۔ اسی طرح جرم ثابت ہونے پر چور کو بھی سزا دی جائے گی۔ الایہ کہ صاحب مال اسے عدالت میں پیش کرنے سے قبل معاف کر دے۔

معاملہ عدالت میں آجائے کے بعد صاحب مال کو معاف کرنے کا حق نہیں رہتا۔ گویا جرم ثابت ہونے پر شرعی حدود کے مطابق سزا دی جائے گی اور حد نافذ کی جائے گی لیکن اگر کوئی شخص کسی جرم کا مرتكب ہو اور لوگوں کو پہنچنے چل سکے تو ایسی صورت میں اس کا

معاملہ اللہ تعالیٰ کے سپرد ہے وہ چاہے تو سزادے چاہے تو معاف کر دے۔ اسی سلسلے میں ایک اور حدیث ہے، آنحضرت ﷺ نے فرمایا: جس نے لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ بِرَبِّهِ لیا اس کا مال اور خون دوسرے مسلمان پر حرام ہے اس کے باقی اعمال کا حساب اللہ تعالیٰ کے ذمہ ہے۔ مقداد بن اسود رضی اللہ عنہ نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول ﷺ! اگر کوئی کافر میدان جنگ میں میرا ہاتھ کاٹ ڈالے اور پھر درخت کی اوٹ میں آکر کہے میں نے اللہ تعالیٰ کے لیے اسلام قبول کیا تو کیا میں اسے قتل کر سکتا ہوں؟ آپ نے فرمایا: نہیں، اس نے پھر کہا: کہ اس نے کلمہ پڑھنے سے قبل میرا ہاتھ کاٹا تھا۔ آپ نے فرمایا: اب جب کہ وہ کلمہ پڑھ کر مسلمان ہو چکا ہے تم اسے قتل نہیں کر سکتے۔ اگر تم نے اسے قتل کیا تو اسے قتل کرنے سے پہلے تمہارا جو درجہ تھا وہ اس درجے پر ہو گا اور تم اس کے درجے پر۔ یعنی پہلے اس کا خون بہانا جائز تھا اور تیرا قتل جائز نہ تھا۔ اب اس کو قتل کرنا جائز نہیں اور تجھے قتل کرنا جائز ہو گا۔ (صحیح مسلم، الایمان، باب تحریم قتل الکافر بعد قولہ: لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ ح: ۹۵)

حضرت جندب بن عبد اللہ البجلي رضی اللہ عنہ کا بیان ہے کہ ایک دفعہ آنحضرت ﷺ نے مسلمانوں کا ایک دستہ مشرکین کے مقابلہ کے لئے روانہ فرمایا۔ لڑائی میں ایک مشرک بڑا بہادر اور نشانہ باز تھا وہ جس مسلمان پر حملہ کرتا جھپٹ کر اسے قتل کر ڈالتا۔ ایک مسلمان نے غالباً وہ حضرت اسماعیل بن زید رضی اللہ عنہ تھے، اسے اچاک جالیا اس پر توار اٹھائی تو اس نے فوراً لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ بِرَبِّهِ لیا۔ مگر حضرت اسماعیل رضی اللہ عنہ نے اسے قتل کر ڈالا۔ مسلمانوں کو فتح ہوئی ایک شخص نبی ﷺ کو خوشخبری دینے میں نورہ آیا اور اس نے تمام احوال ذکر کئے تو یہ واقعہ بھی بیان کیا۔ آپ نے اسے (قاتل کو) بلایا اور پوچھا تم نے اسے کیوں قتل کیا؟ اس نے بتایا، یا رسول اللہ! اس نے مسلمانوں کا کافی جانی و مالی نقصان کیا اور فلاں فلاں مسلمان کو قتل کیا تھا۔ میں اس پر حملہ آور ہوا تو اس نے توار دیکھ کر فوراً کلمہ پڑھ لیا آپ نے فرمایا: کیا واقعی تم نے اسے قتل کر ڈالا؟ اس نے اقرار کیا جی ہاں۔ آپ نے فرمایا: جب قیامت کو یہ کلمہ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ آئے گا تم کیا کرو گے؟ اس نے کہا: میری مغفرت کی دعا کریں مگر آپ بار بار یہی دھراتے رہے کہ تم قیامت کو کیا کرو گے؟ تمہارا کیا بنے گا کہ تم نے ایک کلمہ گو کو

قتل کر دیا۔ (صحیح مسلم، الایمان، باب تحریم قتل الکافر..... ح: ۹۷) یہی وجہ ہے کہ منافقین کو مسلمان ہی قرار دیا جاتا ہے۔ حالانکہ وہ دلی طور پر کلمہ کا اقرار نہیں کرتے۔ آنحضرت ﷺ نے منافقین کے متعلق حتی علم ہونے کے باوجود ان کے

خلاف کوئی کارروائی نہ کی۔ حضرت انس بن مالک سے مروی ہے، آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ صَلَّى صَلَاةَنَا وَاسْتَقْبَلَ قِبْلَتَنَا وَأَكَلَ ذَيْحَاتَنَا فَذَلِكَ الْمُسْلِمُ الَّذِي لَهُ ذِمَّةُ اللَّهِ وَذِمَّةُ رَسُولِهِ فَلَا تُخْفِرُوا اللَّهَ فِي ذِمَّتِهِ» (صحیح البخاری، الصلاة، باب فضل استقبال القبلة، ح: ۳۹۱)

”جو شخص ہماری طرح نماز پڑھے، ہمارے قبلہ کی طرف رجھ کرے، ہمارا ذیحہ کھائے وہ مسلمان ہے۔ اسے اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی پناہ حاصل ہے لہذا اللہ تعالیٰ کی پناہ کی خلاف ورزی نہ کرو۔“

اس سے معلوم ہوا کہ ہم ظواہر شریعت کے پابند ہیں۔ جو شخص پابند صوم و صلوٰۃ ہو اسے کفر کا نشانہ نہیں بنایا جا سکتا اور نہ اس کی جان و مال کو نقصان پہنچایا جا سکتا ہے البتہ الاسلام یعنی حدود اسلامیہ کی خلاف ورزی کرنے پر اس کی جان یا مال کو کوئی تحفظ نہیں۔

جیسا کہ حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے منکرین زکوٰۃ کے خلاف جماد کیا تھا۔

## ۹۔ اطاعت رسول کی فرضیت اور کثرت سوالات کی ممانعت

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَبْدِ الرَّحْمَنِ بْنِ صَخْرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ: «مَا نَهَيْتُكُمْ عَنْهُ، فَاجْتَنِبُوهُ، وَمَا أَمْرَتُكُمْ بِهِ، فَافْعَلُوهُ مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ، فَإِنَّمَا أَهْلَكَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ كَثْرَةً مَسَائِلَهُمْ وَأَخْتِلَافُهُمْ عَلَى أَنْسِيَائِهِمْ» (رواہ البخاری و مسلم)

سیدنا ابو ہریرہ عبد الرحمن بن صخر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، فرمایا میں نے

رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا ”میں تمہیں جس کام سے منع کروں اس سے باز رہو اور جس کام کا حکم دوں اسے بقدر استطاعت بجالا و تم سے پہلے لوگوں کو ان کے کثرت سوالات اور انبیاء سے اختلاف نے ہلاک کر ڈالا تھا۔“

**تخریج:** صحیح البخاری، الاعتصام بالكتاب والسنۃ، باب الاقتداء بسنن رسول اللہ ﷺ، ح: ۷۲۸۸ وصحیح مسلم، الفضائل، باب توقیره ﷺ وترك إکثار سؤاله عما لا ضرورة إليه ... ح: ۱۳۳۷ قبل: ۲۳۵۸.

**تشریح:** اس حدیث مبارک میں آنحضرت ﷺ نے دو باتیں ذکر فرمائی ہیں۔ اطاعت رسول کی اہمیت اور سابقہ اقوام کی ہلاکت کے بعض اسباب۔ انبیاء و رسول کی بعثت کا اصل مقصد بھی یہ ہے کہ ان کے احکام وہدایات کی اتباع اور پیروی کی جائے جیسا کہ قرآن مجید میں ہے۔

﴿وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَّسُولٍ إِلَّا لِيُطْكَأَعْ يَادِنَ اللَّهَ﴾ (النساء / ۶۴)

”هم نے جو بھی رسول بھیجا اس کا مقصد یہ تھا کہ اللہ تعالیٰ کے حکم سے اس کی اطاعت کی جائے۔“

قرآن مجید میں متعدد مرتبہ حکم آیا ہے۔

﴿قُلْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَالرَّسُولَ﴾ (آل عمران / ۳۲)

”فَمَا دِبَحْتَ“ تم اللہ تعالیٰ اور رسول (ﷺ) کی اطاعت کرو۔“

ایک جگہ فرمایا:

﴿مَنْ يُطِعِ الرَّسُولَ فَقَدْ أَطَاعَ اللَّهَ﴾ (النساء / ۸۰)

”جس نے رسول کی اطاعت کی اس نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی۔“

باخصوص آنحضرت ﷺ کے متعلق امت کو فرمایا گیا۔

﴿لَقَدْ كَانَ لَكُمْ فِي رَسُولِ اللَّهِ أُشْوَى حَسَنَةً﴾ (الأحزاب / ۲۱)

”البتہ تمہارے لئے رسول اکرم ﷺ کی ذات اقدس میں اسوہ حسنہ ہے۔“

بلکہ نبی کی اطاعت ہی ہدایت کا معیار ہے۔

﴿وَإِنْ تُطِيعُوهُ تَهْتَدُوا﴾ (النور / ۲۴) (۵۴/۲۴)

”اگر تم نبی کی اطاعت کرو گے تو ہدایت پا جاؤ گے۔“

اسی طرح قرآن مجید میں ایک اور جگہ ارشاد ہے۔

﴿وَمَا أَنْذَكْمُ الرَّسُولُ فَحْذِرُوهُ وَمَا نَهَّكُمْ عَنِهِ فَأَنْهَوْا﴾ (الحشر / ۵۹) (۷/۵۹)

”رسول تمہیں جو کچھ دیں وہ لے لو اور جس سے منع کریں اس سے باز رہو۔“

یہی بات خود آنحضرت ﷺ نے پیش نظر حدیث میں یوں بیان فرمائی۔

”مَا نَهَيْتُكُمْ عَنِهِ فَاجْتَبَيْوْهُ، وَمَا أَمْرَتُكُمْ بِهِ فَأَتَوْا مِنْهُ مَا اسْتَطَعْتُمْ“

(صحیح البخاری، الاعتصام بالكتاب والسنۃ، باب الاقتداء بسنن رسول الله ﷺ،

ح: ۷۲۸۸ وصحیح مسلم، الفضائل، باب توقیرہ ﷺ وترك إکثار سؤاله، ح: ۱۳۳۷)

”میں تمہیں جس کام سے منع کر دوں اس سے باز رہو اور جس کام کا تمہیں حکم دوں

اسے بقدر استطاعت بحال او۔“

جیسا کہ قرآن مجید میں ہے: موسیٰ علیہ السلام نے اپنی قوم سے کہا کہ تمہیں اللہ تعالیٰ کا حکم

ہے کہ ایک گائے ذبح کرو۔ تو انہوں نے کٹ جنتیاں شروع کر دیں کہ وہ گائے کیسی ہو؟

کس عمر اور کس رنگ کی ہو؟ ان سب باتوں کی وضاحت کر دی گئی پھر بھی کہنے لگے کہ ہم

پر گائے کا معاملہ مشتبہ ہو گیا ہے۔ اللہ تعالیٰ سے کہو کہ خوب اچھی طرح بیان فرمائے چنانچہ

مزید وضاحت چند پابندیوں کے ساتھ کر دی گئی۔ وہ اگر زیادہ سوال نہ کرتے بلکہ حکم سن کر

بھی گائے ذبح کر دیتے حکم پر عمل ہو جاتا۔ مسلمانوں کو خطاب کرتے ہوئے فرمایا:

﴿أَمْ تُرِيدُونَ أَنْ تَسْأَلُوا رَسُولَكُمْ كَمَا سِئَلَ مُوسَىٰ مِنْ قَبْلُ﴾

(البقرة / ۲۴)

”کیا تم بھی اپنے رسول سے اس طرح سوال کرنا چاہتے ہو جس طرح تم سے پہلے موسیٰ  
سے سوال کئے گئے۔“

اسی طرح عیسائیوں نے عیسیٰ علیہ السلام سے پوچھا تھا:

﴿هَلْ يَسْتَطِعُ رَبُّكَ أَنْ يُنَزِّلَ عَلَيْنَا مَا يُدْعَى مِنَ السَّمَاءِ﴾ (المائدہ ۵/۱۱۲)

”کیا آپ کا رب آسمان سے پکار کیا کھانا ہم پر نازل کر سکتا ہے؟“

اس قسم کے بے جا والات کی بنا پر وہ لوگ ہلاک ہوئے۔ کسی امر کی توضیح اور کسی ضرورت کے تحت سوال کرنے کی اجازت ہے لیکن خواہ مخواہ سوال درسوال کرتے رہنا اور دوسروں کو خواہ پریشان یا لا جواب کرنے کی خاطر سوال کرنا مذموم ہے۔

آنحضرت ﷺ کا ارشاد ہے ”اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے سنی سنائی باتوں کو بلا تحقیق آگے بیان کرنے، کثرت سوالات اور مال صالح کرنے کو ناپسند فرمایا ہے۔“ (صحیح مسلم)  
الاقضیۃ باب النہی عن کثرة المسائل من غیر حاجة ..... حديث ۱۷۵

کوئی عالم اپنے زیر تعلیم اصحاب کے امتحان کی خاطران سے کوئی سوال کرے تو یہ جائز ہے جیسا کہ آنحضرت ﷺ بھی صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے بعض باتیں پوچھ لیا کرتے تھے۔  
صحیح البخاری، العلم، باب طرح الامام المسألة علی أصحابہ ..... ح: ۲۲ و صحیح  
مسلم، صفات المؤمنین، باب مثل المؤمن مثل الخلة، ح: ۲۸۱

اسی طرح اگر کسی مسئلہ کی وضاحت اور علم میں اضافہ کی نیت سے سوال کر لیا جائے تو اس میں بھی کوئی حرج نہیں۔ اقرع بن حابس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے: ایک دن آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”لوگو! تم پر (بیت اللہ کا) حج فرض کیا گیا ہے۔ ایک آدمی نے کھڑے ہو کر پوچھا: اے اللہ کے رسول! کیا ہرسال؟ آپ شدید غضبناک ہوئے اور فرمایا۔ میں اگر ہاں کہہ دیتا تو یہ ہرسال فرض ہو جاتا اس صورت میں تم عمل نہ کر سکتے۔“ (صحیح مسلم، الحج،  
باب فرض الحج مرہۃ عمر، ح: ۱۳۳)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مروی ایک حدیث میں ہے۔

”اذْرُونِي مَا تَرَكْتُكُمْ فَإِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِسُوءِهِمْ

وَأَخْتَلَافِهِمْ عَلَى أَنْبِيائِهِمْ“ (سنن ابن ماجہ، المقدمة، باب اتباع سنة رسول الله

ﷺ، ح: ۲)

”میں تمہیں جس امر میں جمال چھوڑ دوں مجھے وہیں رہنے دیا کرو اور مزید پوچھ گجھ نہ

کیا کرو کیونکہ تم سے پہلے لوگ انبیاء سے سوالات اور ان سے اختلاف ہی کے سب بلاک ہوئے۔“

اس سے بھی یہی معلوم ہوا کہ نبی کی مخالفت اور بے جا سوالات کرنے کے نتیجے میں امت ہلاک ہو جاتی ہے۔ اسی لیے غیر ضروری سوالات سے منع کر دیا گیا ہے۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَسْأَلُوا عَنِ الْشَّيْءِ إِنْ يُبَدِّلَ لَكُمْ رَسُولُكُمْ﴾

(المائدة/ ٥١)

”ایمان والو! ایسی باتیں نہ پوچھا کرو جو تم پر عیال ہو جائیں تو تمیں ناگواری ہو۔“  
بنی اسرائیل غیر ضروری سوالات کر کے انبیاء کو تکلیف دیا کرتے تھے۔ آنحضرت ﷺ کے ساتھ بھی منافقین کا یہی طرز عمل تھا اسی لیے آپ نے خواہ مخواہ کرید سے منع فرمایا۔ آپ نے فرمایا: سب سے بڑا مجرم وہ ہے جس نے کسی حلال چیز کے بارے میں دریافت کیا اور اس کے سوال کی وجہ سے اسے مسلمانوں پر حرام کر دیا گیا۔ (سنن ابی داود، السنۃ، باب

لزوم السنۃ، ح: ٣٦٠)

## ۱۰۔ اکل حلال کی اہمیت اور کسب حرام کی مذمت

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
ﷺ : إِنَّ اللَّهَ طَيِّبٌ ، لَا يَقْبُلُ إِلَّا طَيِّبًا ، وَإِنَّ اللَّهَ أَمْرَ  
الْمُؤْمِنِينَ بِمَا أَمْرَ بِهِ الْمُرْسَلِينَ ، فَقَالَ : ﴿يَأَيُّهَا الرُّسُلُ  
كُلُّوْ مِنَ الظَّلِيلَتِ وَأَعْمَلُوا صَلِحًا﴾ [المؤمنون: ٥١]

وَقَالَ : ﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُلُّوْ مِنْ طَيِّبَتِ مَا  
رَزَقْنَكُمْ﴾ [البرة: ١٧٢] ثُمَّ ذَكَرَ ، الرَّجُلُ يُطِيلُ  
السَّفَرَ ، أَشْعَثَ أَغْبَرَ ، يَمْدُدُ يَدَيْهِ إِلَى السَّمَاءِ ، يَارَبَّ!  
يَارَبَّ! وَمَطْعَمُهُ حَرَامٌ ، وَمَشْرَبُهُ حَرَامٌ ، وَمَلْبُسُهُ

حرام، وَعَذِي بِالْحَرَامِ، فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لِذلِكَ؟» (رواه مسلم)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا ”بے شک اللہ تعالیٰ پاک ہے اور وہ صرف پاک چیزیں قبول کرتا ہے اور اللہ تعالیٰ نے اہل ایمان کو وہی حکم دیا ہے جو رسولوں کو دیا ہے“ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے۔ اے میرے رسولو! پاکیزہ چیزیں کھاؤ اور اپنے عمل کرو۔ اور اللہ تعالیٰ نے اہل ایمان سے فرمایا: اے ایمان والو! ہم نے جو پاکیزہ چیزیں تمہیں دی ہیں ان میں سے کھاؤ۔ اس کے بعد آپ نے اس شخص کا ذکر کیا جو طویل سفر کرے اس کے بال پر اگنہ اور خود غبار آلود ہو وہ آسمان کی طرف ہاتھ اٹھا اٹھا کر یارب! یارب! کے مگر اس کی حالت یہ ہو کہ اس کا کھانا، پینا، لباس اور غذا ہر چیز حرام ہو تو اس کی دعا کیسے قبول ہو۔“

تخریج: صحيح مسلم، الزکاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب  
وتر بيتها، ح: ۱۰۱۵.

شرح الالفاظ: [ظیبٗ] ظاہری عیوب سے پاک، یہ اللہ تعالیٰ کے ناموں میں سے ہے۔ عمدہ، اعلیٰ اور اچھی چیز [لَا يَقْبُلُ إِلَّا ظِبِّا] وہ وہی اعمال و اموال قبول کرتا ہے جو مقدمات سے پاک ہوں۔ یا یہاں طیب سے مراد حلال ہے کہ اللہ تعالیٰ صرف حلال کو قبول فرماتا ہے۔ [أَمْرُ الْمُؤْمِنِينَ بِمَا أَمْرَ بِهِ الْمُرْسَلِينَ] اللہ تعالیٰ نے جو حکم رسولوں کو دیا وہی اہل ایمان کو بھی دیا یعنی اکل حلال کا حکم رسولوں اور اہل ایمان کے لیے برابر ہے۔ [أشَعَثَ] بکھرے ہوئے بالوں والا۔ [أَغْبَرَ] غبار آلود یعنی حج اور جہاد وغیرہ جیسے امور کی انجمام وہی میں طویل سفر کی وجہ سے غبار نے اس کے بالوں کا رنگ بدل ڈالا ہو۔ [يَمْدُدِيَنَهُ إِلَى السَّمَاءِ] وہ آسمان کی طرف ہاتھ اٹھا کر کے یا رب! مجھے فلاں چیز سے محفوظ رکھ وغیرہ۔ [فَأَنَّى يُسْتَجَابُ لَهُ] یعنی جس کی یہ حالت اور کیفیت ہو اس کی دعا کیسے قبول ہو۔

**تشریح :** اس حدیث مبارک میں رزقِ حلال کی اہمیت بیان کی گئی ہے۔ اس کا اندازہ اسی بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے حلال و پاکیزہ رزق کے متعلق جو حکم اپنے انبیاء و رسول کو دیا ہے وہی حکم اہل ایمان کو بھی دیا ہے۔ نیز اس حدیث میں رزقِ حلال کو قبولیت اعمال کی شرط قرار دیا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ خود پاکیزہ ہے اور صرف پاکیزہ چیز ہی قبول کرتا ہے۔ پرانگندہ حال مسافر جب دعا کے لئے ہاتھ اٹھائے اگر اس کی غذا اور لباس حرام کا ہو تو اس کی دعا کیسے قبول ہو سکتی ہے؟ گویا رزقِ حلال اعمال صالح کی قبولیت کے لیے بنیادی شرط ہے۔

سیدنا عبد اللہ بن عمرؓ سے مروی ہے، آنحضرت ﷺ نے فرمایا: "اللہ تعالیٰ وضو کے بغیر نماز قبول کرتا ہے نہ مالِ خیانت میں سے صدقہ" (صحیح مسلم، الطهارة، باب وجوب الطهارة للصلوة، ح: ۲۲۳)

نیز آپ کا ارشاد گرامی ہے کہ "جو شخص حرام کما کر اس میں سے صدقہ کرے اسے کوئی ثواب نہیں ملتا بلکہ اس پر اس کا وباں پڑے گا۔" (ابن حبان، حدیث: ۳۳۶۷ و حسن) اسنادہ الشیخ شعیب)

آنحضرت ﷺ نے فرمایا: "جو شخص پاکیزہ رزق میں سے خواہ ایک کھجور ہی صدقہ کرے تو اللہ تعالیٰ اسے دائیں ہاتھ میں لے لیتا ہے اور اللہ تعالیٰ صرف پاکیزہ چیز ہی قبول کرتا ہے اور وہ اسے بڑھاتا رہتا ہے یہاں تک کہ وہ پہاڑ سے بھی بڑی ہو جاتی ہے۔"

(صحیح مسلم، الزکاة، باب قبول الصدقة من الكسب الطيب، ح: ۱۰۱۳)

حضرت مقدم بن معدیکرب رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، آنحضرت ﷺ نے فرمایا: "بہترین کمائی اپنے ہاتھ کی کمائی ہے۔ داؤد علیہ السلام خود کما کر کھایا کرتے تھے۔" (صحیح البخاری،

البیوع، باب کسب الرجل و عمله بیدہ، رقم: ۲۰۷۲)

آپ نے فرمایا: "مظلوم اور مسافر کی دعا اور والد کی بیٹی کے حق میں دعا ضرور سنی جاتی ہے بشرطیکہ ان میں سے کوئی حرام نہ کھاتا ہو۔" (سنن ابن داود، الوتر، باب الدعاء بظهور

(الغیب، ح: ۱۵۳۶)

اس ساری تفصیل سے رزق حلال کی اہمیت اور حرام کی مذمت خوب واضح ہوتی ہے۔  
اللہ کریم ہمیں حلال کمانے اور کھانے کی توفیق دے اور حرام سے محفوظ رکھے۔ آمین

## ۱۱۔ اعتناب شہمات

عَنْ أَبِي مُحَمَّدِ الْحَسَنِ بْنِ عَلَيٍّ بْنِ أَبِي طَالِبٍ، -  
سَبَطَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَرَحْمَاتُهُ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا - قَالَ:  
حَفِظْتُ مِنْ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ: «دَعْ مَا يَرِيْكَ إِلَى مَا لَا  
يَرِيْكَ» (رواه النسائي والترمذی، وقال حسن  
صحيح)

رسول اللہ ﷺ کے نواسے اور آپ کی خوشبو ابو محمد سیدنا حسن بن علی بن  
ابی طالب ؓ سے روایت ہے، فرماتے ہیں میں نے رسول اللہ ﷺ کا یہ  
فرمان حفظ کر رکھا ہے ”جبات تمہیں شک میں مبتلا کرے اسے ترک کر  
دوا و جس میں کوئی شک و شبہ نہ ہو اسے اختیار کرو۔“

تخریج: جامع الترمذی، صفة القيامة، باب حدیث اعقلها و توکل،  
ح: ۲۵۱۸: وقال: حسن صحيح و سنن النسائي، الأشربة، باب الحث على ترك  
الشبهات، ح: ۵۷۱۴.

**شرح الالفاظ :** [سبط رسول الله] رسول اللہ ﷺ کے نواسے یعنی آپ کی صاحبزادی  
فاطمة الزهراءؑ کے صاحبزادے [ریحانۃ] آپ کی خوشبو۔ کیونکہ آپ حضرت حسن بن علیؑ کو دیکھ کر بے حد خوش ہوتے اور ان کی طرف متوجہ ہوا کرتے تھے اس لیے راوی نے  
حضرت حسن بن علیؑ کو آپ کی خوشبو قرار دیا۔ اس تشبیہ کا احادیث میں ذکر آیا ہے۔ [دع ما  
يريک] یعنی جوبات شبہ والی ہو اور اس کی وجہ سے تجھے شک گزرے تو اسے ترک کر دو  
یہ امر استحباب کے لئے ہے۔ [إلى مالا يريک] اس چیز کو اختیار کر جس کے بارے میں

تجھے شک نہ ہو۔ اس سے وہ امور مراد ہیں جن کی حلت خوب واضح ہو۔ قبل ازیں حدیث نمبر ۶ میں گزر چکا ہے کہ: [مَنْ أَتَقَى الشُّبُهَاتِ فَقَدِ اسْتَبَرَ أَلِدِينِهِ وَ عَرَضَهُ] جس نے شبہات یعنی مشتبہ امور سے احتیاط کی اس نے اپنے دین اور عزت کو محفوظ کر لیا۔

**تشریح:** قبل ازیں حدیث ۶ میں بیان ہو چکا ہے کہ دین میں حلال و حرام کا حکم بالکل واضح ہے۔ البتہ بعض امور مشتبہات کی قسم سے ہیں جن سے اکثر لوگ ناواقف ہیں۔ ان شبہات سے بچ کر رہنا چاہیئے جو شخص ان سے نہ بچے وہ کسی وقت حد سے تجاوز کر کے حرام کا مرتكب بھی ہو سکتا ہے۔ ایسے شخص کو آنحضرت ﷺ نے اس چروائے سے تشییہ دی ہے جو اپنے مویشی سرکاری چراغاں کے قریب چراتا ہے ممکن ہے کہ کوئی جانور سرکاری چراغاں میں داخل ہو جائے۔ لہذا مسلکوں، مشتبہ اور غیر واضح امور سے بچ کر رہنا چاہیئے۔

ایک حدیث میں ہے:

«الْبَرُ حُسْنُ الْخُلُقِ وَالإِثْمُ مَا حَاكَ فِي صَدْرِكَ» (صحیح مسلم، البر

والصلة، باب تفسیر البر والإثم، ح: ۲۰۵۳)

”نیکی حسن اخلاق کا نام ہے اور گناہ وہ ہے جو بات تمہارے دل میں کھلتے۔“

حضرت والبصہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، وہ آنحضرت ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے آپ نے فرمایا: ”وابصہ! تو پوچھئے آیا ہے کہ نیکی کیا ہے اور گناہ کیا ہے؟ میں نے عرض کیا“ جی ہل۔ تو آپ نے میرے سینے پر ہاتھ مارا اور فرمایا۔

»إِسْتَفْتَ قَلْبَكَ«

”اپنے دل سے پوچھ“

آپ نے یہ بات تین مرتبہ دہرانی۔ پھر فرمایا ”نیکی وہ ہے جس سے دل مطمئن ہو اور مکون نصیب ہو۔ اور جس بات سے دل میں خش پیدا ہو وہ گناہ ہے۔ خواہ لوگ اس کے ہواز کا فتوی دیں۔“

مطلوب یہ ہے کہ جس کام سے دل مطمئن نہ ہو اس سے اجتناب ہی بہتر ہے۔ تقویٰ اور پرہیزگاری اسی چیز کا نام ہے۔

## ۱۲۔ مسلمانوں کا غیر متعلق امور سے اجتناب و احتراز

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ  
«مِنْ حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرءِ تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ» (حدیث  
حسن روایہ الترمذی وغیرہ هکذا)

سیدنا ابو ہریرہ رض سے روایت ہے وہ بیان کرتے ہیں، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
نے فرمایا: ”انسان کے حسن اسلام میں سے یہ بھی ہے کہ وہ ان کاموں کو  
ترک کر دے جن کا کوئی فائدہ نہیں۔“

تخریج: جامع الترمذی، الزهد، باب ۱۱، ح ۲۳۱۷ و سنن ابن ماجہ،  
الفتن، باب کف اللسان فی الفتنة، ح ۳۹۷۶.

شرح الالفاظ: [من حُسْنِ إِسْلَامِ الْمَرءِ] انسان کے حسن اسلام میں سے۔ یعنی اس کے  
اسلام کے مکمل اور درست ہونے کی علامتوں میں سے۔ [تَرْكُهُ مَا لَا يَعْنِيهِ] جن سے آدمی  
کو سروکار نہ ہوان کاموں کو ترک کر دینا۔

تشریح: اس حدیث میں رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے انسان کے اسلام کی خوبیوں میں سے ایک  
خوبی یہ بیان فرمائی ہے کہ وہ ایسے کام ترک کر دے جن سے آدمی کو سروکار نہ ہو یعنی وہ ہر اس  
کام اور ہر اس چیز سے بے غرض اور لا تعلق رہے جو بے مقصد ہو اور جس سے دنیوی مفاد  
وابستہ ہونہ آخرت میں فلاح و کامیابی کی توقع ہو۔ لہذا مسلمان کو اس قسم کے بے کار اور  
بے فائدہ امور سے کوئی واسطہ نہیں ہونا چاہیئے۔ آخرت میں کامیاب ہونے والے اہل  
ایمان کے اوصاف بیان کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿قَدْ أَفْلَحَ اللَّهُمَّ الْمُؤْمِنَوْنَ ۚ إِنَّ الَّذِينَ هُمْ فِي صَلَاتِهِمْ خَشِعُونَ ۚ وَالَّذِينَ هُمْ عَنِ  
اللَّغْوِ مُعْرِضُونَ ۚ﴾ (المؤمنون ۲۳-۱)

”بے شک وہ اہل ایمان فلاج پا گئے جو اپنی نمازوں میں خشوع پیدا کرتے ہیں اور لغو کاموں سے اعراض کرتے ہیں۔“

لہذا ایک مسلمان مومن کو چاہیئے کہ وہ بے کار، فضول، بے مقصد اور بے ہودہ بالتوں اور بے ہودہ کاموں سے یکسرے تعلق ہو کر مفید اور با مقصد چیزوں سے تعلق رکھے اور غیر متعلقہ امور سے کنارہ کش رہے۔

یہ حدیث اپنے دامن میں بڑی وسعت اور جامعیت رکھتی ہے اس میں بے کار اقوال و افعال، لغو گفتگو، بے مقصد مطالعہ، بے کار کھلیں تاش، شترنج، پنگ بازی، کرکٹ اور تمام یہی مصروفیات و مشاغل آجاتے ہیں جن سے دینی فائدہ ہوتا ہے نہ دینی۔ بلکہ ایسی محافل میں بیٹھ کر بعض اوقات انسان لاشوری طور پر کوئی ایسی بات کہ جاتا یا کوئی ایسا کام کر بیٹھتا ہے جس کا اسے احساس تک نہیں ہوتا مگر وہ اس کی ہلاکت اور بتاہی کا سبب بن سکتا ہے۔

«عَنْ بَلَالِ بْنِ الْحَارِثِ الْمُزْنِيِّ يَقُولُ : سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ يَقُولُ : إِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَكْتَلِمُ بِالْكَلِمَةِ مِنْ رَضْوَانِ اللَّهِ مَا يَظْنُ أَنْ تَبَلُّغَ مَا بَلَغَ فَيَكْتُبُ اللَّهُ لَهُ بِهَا رِضْوَانَهُ إِلَى يَوْمِ يَلْقَاهُ وَإِنَّ أَحَدَكُمْ لَيَكْتَلِمُ بِالْكَلِمَةِ مِنْ سَخَطِ اللَّهِ مَا يَظْنُ أَنْ تَبَلُّغَ مَا بَلَغَ فَيَكْتُبُ اللَّهُ عَلَيْهِ بِهَا سَخَطَهُ إِلَى يَوْمِ يَلْقَاهُ» (جامع الترمذی، الزهد، باب ۱۱، ح: ۲۳۱۹)

بلال بن حارث مزنی رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں میں نے نبی اکرم ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا: ”تم میں سے کوئی شخص اللہ تعالیٰ کی رضا والی کوئی ایسی بات کہ جاتا ہے، اور اسے اس کی عظمت کا احساس تک نہیں ہوتا اس کی وجہ سے اللہ تعالیٰ قیامت تک اس پر راضی ہو جاتا ہے۔ اسی طرح کوئی آدمی اللہ تعالیٰ کی ناراضی والی کوئی بات کہ جاتا ہے اور اسے اس کی سُغْنی کا احساس تک نہیں ہوتا مگر اس ایک بات کی وجہ سے اللہ تعالیٰ اس پر قیامت تک ناراضی ہو جاتا ہے۔“

اس لئے انسان کو بات وغیرہ کرتے ہوئے ازحد محتاط رہنے کی ضرورت ہے کہیں

لارپروائی اور غفلت کی وجہ سے اللہ تعالیٰ کی ناراضی کا نشانہ نہ بن جائے۔ فخش کلامی اور کثرت کلامی وغیرہ بھی کوئی اچھا کام نہیں۔

«عَنْ أَبِي أُمَّامَةَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: الْحَيَاةُ وَالْعِيَّ شُعْبَتَانِ مِنَ الْإِيمَانِ، وَالْبَذَاءُ وَالْبَيَانُ شُعْبَتَانِ مِنَ الْفَقَاقِ» (جامع الترمذی)، البر

والصلة، باب ما جاء في العي، ح: ۲۰۲۷)

ابو امامہ بنی شریعت سے روایت ہے، نبی ﷺ نے فرمایا: "حیا اور عی (قلت کلام) ایمان کے دو شعبے ہیں۔ فخش گوئی اور کثرت کلام نفاق کے دو شعبے ہیں۔"

امام ترمذی رحمہ اللہ علیہ رقم طراز ہیں کہ "عی" کا مفہوم کم گوئی اور قلت کلام ہے "بذاء" فخش گوئی کو کہتے ہیں۔ اور "بیان" سے مراد کثرت کلام ہے۔ جیسا کہ آج کل کے خطباء، خطبوں میں طویل باتیں کرتے اور لوگوں کی بے جا درج کرتے ہیں۔ جس سے اللہ تعالیٰ راضی نہیں بلکہ ناراض ہوتا ہے۔

ایک انسان خصوصاً مسلمان کی پوری زندگی اللہ تعالیٰ کی طرف سے امانت ہے۔ انسان اپنی زندگی کے ایک ایک لمحے کے بارے میں اللہ تعالیٰ کے ہاں جواب دہو گا۔ یہ زندگی اور اس کا کوئی لمحہ اس قدر ارزال اور بے وقت نہیں کہ اسے لایعنی مشاغل میں ضائع کر دیا جائے انسان کا کوئی لمحہ بے کار نہیں جانا چاہیئے۔ اس سے معلوم ہوا کہ اپنے اوقات عزیز کو فلم بینی، تھیٹر، رقص و سرود کی محافل، پینگ بازی، شطرنج، تاش، کرکٹ وغیرہ جیسے مشاغل کی نذر کرنا دین اسلام کے منافی ہے۔ کوئی شخص جمال دیگر اخلاقی حسنہ اور عمدہ امور اختیار کرنے کی وجہ سے بلند مرتبہ حاصل کرتا ہے ان میں بے ہودہ امور سے بچنے کو بھی خاص اہمیت حاصل ہے۔ لقمان حکیم سے کسی نے دریافت کیا کہ آپ کو اس قدر فضیلت اور بلند مرتبہ کن بالتوں کی وجہ سے حاصل ہوا تو انہوں نے فرمایا:

«صِدْقُ الْحَدِيثِ وَأَدَاءُ الْأَمَانَةِ وَتَرْكُ مَا لَا يَعْنِيْنِي» (موطأ الإمام

مالك، الجامع، باب ما جاء في الصدق والكذب: ۲/۲۸۳)

"بچ بولنے، امانت ادا کرنے اور غیر متعلقہ امور کے ترک کرنے کی وجہ سے۔"

اس لئے ہر مسلمان کو چاہئے کہ اپنے اوقات کی قدر کرے اور ہر بے ہودہ، 'فضول' بے کار اور بے مقصد امر سے نبچنے کی پوری کوشش کرے۔ اسی سے انسان کا اسلام مزین اور خوبصورت ہوتا ہے۔

### ۱۳۔ اسلامی اخوت، تکمیل ایمان

عَنْ أَبِي حَمْزَةَ أَنَّسَ بْنَ مَالِكٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ خَادِمَ رَسُولِ اللَّهِ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَنِ النَّبِيِّ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ: «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ حَتَّىٰ يُحِبَّ لِأَخِيهِ مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ» (رواه البخاري و مسلم)

رسول اللہ ﷺ کے خادم ابو حمزہ سیدنا انس بن مالک رضی اللہ عنہ سے روایت ہے وہ بنی اکرم رضی اللہ عنہما سے بیان کرتے ہیں، آپ نے فرمایا: "تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک کامل ایمان دار نہیں ہو سکتا جب تک کہ اپنے (مسلمان) بھائی کے لیے وہی نہ پسند کرے جو اپنے لئے پسند کرتا ہے۔"

**تخریج:** صحيح البخاری، الإيمان، باب من الإيمان أن يحب لأخيه ما يحب لنفسه، ح: ۱۳: وصحيح مسلم، الإيمان، باب الدليل على أن من حصال الإيمان أن يحب لأخيه المسلم ما يحب لنفسه من الخير، ح: ۴۵.

**شرح الالفاظ:** [خادِم رَسُولِ اللَّهِ] رسول اللہ ﷺ کے خادم۔ آنحضرت ﷺ جب ہجرت کر کے مدینہ منورہ تشریف لائے تب حضرت انس رضی اللہ عنہ کی عمر دس برس تھی ان کی والدہ ام سلیم رضی اللہ عنہا نے انہیں نبی کریم ﷺ کی خدمت میں پیش کرتے ہوئے کہا: آپ اسے اپنی خدمت کیلئے قبول فرمائیں۔ چنانچہ آپ نے انہیں قبول فرمایا۔ انہوں نے نبی ﷺ کی اس قدر خدمت کی کہ جب آپ دنیا سے رخصت ہوئے تو ان سے راضی اور خوش تھے۔ [لَا يُؤْمِنُ] کامل ایمان دار نہیں ہو سکتا [لِأَخِيهِ] اپنے مسلمان بھائی کیلئے [مَا يُحِبُّ لِنَفْسِهِ] جو اپنے لئے پسند کرتا ہے۔

تشريع : قرآن کریم میں ارشاد ربانی ہے: [إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخْوَةٌ] تمام مسلمان آپس میں بھائی بھائی ہیں اس کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اہل ایمان کو کلمہ کی بنیاد پر آپس میں بھائی قرار دیا ہے۔ لذ ایمان کا ایک بنیادی تقاضا ہے کہ ایک مومن دوسرے مومن کے لیے انتہائی مخلص ہو اور اس کے حق میں ہمدردانہ جذبات رکھے۔ اگر کسی میں یہ وصف مفقود ہو تو اس کا ایمان نامکمل اور ناقص ہے۔

پیش نظر حدیث میں آنحضرت ﷺ نے یہی چیز بیان فرمائی ہے کہ تم میں سے کسی کا ایمان اس وقت تک مکمل نہیں ہو سکتا جب تک کہ وہ اپنے بھائی کے لئے وہی چیز پسند نہ کرے جو اپنے لئے پسند کرتا ہے۔ آنحضرت ﷺ نے مختلف احادیث میں امت کو اسی بات کی طرف توجہ دلائی ہے۔ چنانچہ رسول اکرم ﷺ نے حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ کو خصوصی ہدایات دیتے ہوئے مجملہ باقی باتوں کے ایک بات یہ بھی ارشاد فرمائی:

«وَأَحِبَّ لِلنَّاسِ مَا تُحِبُّ لِنَفْسِكَ تَكُنْ مُسْلِمًا» (جامع الترمذی، الزهد، باب من اتقى المحارم فهو أبعد الناس، ح: ۲۳۰۵)

”تم جو کچھ اپنے لئے پسند کرتے ہو تو سروں کے لئے بھی وہی پسند کرو تو مسلمان ہو گے۔“

رسول اللہ ﷺ نے حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ سے فرمایا:

”جو پسند کرتا ہے کہ اسے جہنم سے چھکارا مل جائے اور جنت میں داخل کر دیا جائے تو پھر اسے اس حالت میں موت آئے کہ وہ اللہ تعالیٰ اور روز قیامت پر مکمل ایمان رکھتا ہو اور لوگوں کے ساتھ وہی سلوک روا رکھے جو خود اپنے لئے پسند کرتا ہے۔“

(صحیح مسلم، الامارة، باب وجوب الوفاء ببيعة الخليفة، ح: ۱۸۲۳)

اسی طرح آنحضرت ﷺ نے یزید بن اسد سے فرمایا:

»أَ تُحِبُّ الْجَنَّةَ؟«

”کیا تمہیں جنت پسند ہے؟“

انہوں نے کہا، جی ہاں! تو آپ نے فرمایا:

»فَأَحِبَّ لِأَخِيكَ مَا تُحِبُّ لِنَفْسِكَ» (مسند أحمد: ۴: ۷۰)

”جو تم اپنے لئے پسند کرتے ہو اپنے بھائی کے لئے بھی وہی پسند کرو۔“

خود نبی کریم ﷺ کا اسوہ حسنہ بھی یہی تھا کہ آپ اپنے لئے جو پسند فرماتے دوسروں کے لئے بھی وہی پسند فرماتے تھے۔

صحیح مسلم، الامارة، حدیث: ۱۸۲۶ میں حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے نبی اکرم ﷺ نے ان سے فرمایا:

”ابوذر! میں تمہیں کمزور پاتا ہوں اور جو اپنے لئے پسند کرتا ہوں وہی تمہارے لئے پسند کرتا ہوں۔ تم کبھی دو آدمیوں پر امیر بننا نہ کبھی کسی یتیم کے مال کی گنگرانی قبول کرنا۔“

یہ حدیث اسلام کے نہایت اعلیٰ اصولوں میں سے ہے۔ اس پر عمل کیا جائے تو معاشرے سے ہر برائی ختم ہو سکتی ہے۔ آج کے معاشرہ میں افراطی اور ابتری کے اسباب میں سے بڑا سبب یہ بھی ہے کہ آج ہر شخص اپنے حقوق کا تو مطالبہ کرتا ہے لیکن دوسروں کو ان کے حقوق دینے کے لیے تیار نہیں۔

جو شخص چاہتا ہو کہ لوگ میری عزت کریں اسے چاہیئے کہ وہ بھی دوسروں کی عزت کرے۔ اگر یہ دوسروں کی عزت و تقدیر کرے گا تو یقیناً دوسرے بھی اس کا احترام کریں گے۔ اس طرح جو شخص چاہتا ہے کہ لوگ میری تعریف کریں اسے بھی چاہیئے کہ وہ دوسروں کے متعلق ابھی خیالات کا اظہار کرتا رہے۔

خود پورا لینے کا مطالبہ اور دوسروں کو کم دینا اسے کوئی بھی پسند نہیں کرتا۔ اللہ تعالیٰ کے رسول ﷺ نے جس اسلامی معاشرہ کی بنیاد رکھی جب انہیں یہ اصول سمجھایا تو معاشرہ میں ہر طرف امن ہی امن ہو گیا اور مسلمان اس حد تک ایک دوسرے کا خیال رکھنے لگے کہ جب ہجرت کے بعد مدینہ منورہ میں مسلمانوں کے مابین سلسلہ مؤاخات قائم کیا گیا تو انصار نے مہاجرین کو اپنی جائیداد اور مکانات وغیرہ میں شریک کر لیا۔

تاریخ اسلام کا مطالعہ کریں تو ایسے بہت سے واقعات ملتے ہیں کہ امت کے اسلاف دوسروں کی ضرورت کو اپنی ضرورت پر ترجیح دیتے اور مسلمان بھائی کی ضرورت کو پورا کرنے کی خاطر اپنی ضرورت و خواہش کو قربان کر دیتے۔

جنگ یہ موک کا واقعہ ہے کہ ایک شخص پانی لے کر میدانِ جنگ میں پہنچا۔ اس نے اپنے پچھا زاد بھائی کو زخمی حالت میں دیکھا تو اسے پانی پلانے کے لئے آگے بڑھا تو دوسری طرف سے "العطش" (پیاس) کی آواز آئی۔ زخمی نے پیاسا ہونے کے باوجود پانی پینے سے انکار کر دیا اور کہا کہ پہلے اسے پلاو شاید اسے مجھ سے زیادہ پیاس لگی ہے۔ جب وہ دوسرے کے پاس پہنچا تو ایک اور زخمی نے پانی مانگا تو دوسرے نے بھی اشارہ کیا کہ پہلے اسے پلاو۔ وہ تیرے زخمی کے پاس پہنچا تو اس کی روح پرواز کر چکی تھی۔ وہ دوسرے کے پاس آیا تو وہ بھی جانِ جانِ آفریں کے سپرد کر چکا تھا۔ وہ دوڑ کر پہلے کے پاس پہنچا تو وہ بھی اللہ تعالیٰ کو پیارا ہو چکا تھا۔ یہ تھا ان کا ایک دوسرے کے لیے ایثار کہ انہوں نے اپنی ضرورت بلکہ اپنی جان تک کی پرواہ کی اور مسلمان بھائی کی ضرورت کو مقدم سمجھا اور سب نے اسی حالت میں موت کو گلے لگالیا۔ اللہ تعالیٰ نے اہل ایمان کا ایک وصف یوں بیان فرمایا ہے:

﴿وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ يِرْهُمْ خَصَاصَةً﴾ (الحشر: ۹/۵۹)

"وہ اپنی ضرورت کے باوجود دوسروں پر ایثار کرتے اور انکی ضرورت کو ترجیح دیتے ہیں۔"

آج کے مسلمانوں میں اس جذبے کا فقدان ہے۔ اگر ہم صحیح طور پر مسلمان بن جائیں اور اس ایمانی تقاضے کو پورا کریں تو معاشرے کی اصلاح ہو سکتی ہے۔ اللہ تعالیٰ ہم سب کو اس وصف کے اختیار کرنے کی توفیق سے نوازے۔ (آمین)

## ۱۲۔ خونِ مسلم کی حرمت اور جواز قتل کی تین صورتیں

عَنْ ابْنِ مَسْعُودٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ<sup>صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ</sup>: «لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِيٍّ مُسْلِمٍ، يَشْهُدُ أَنْ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ، وَأَنِّي رَسُولُ اللَّهِ، إِلَّا يَأْخُذُ ثَلَاثَةَ الشَّيْبِ الزَّانِي، وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ، وَالثَّارِكُ لِدِينِهِ الْمُفَارِقُ لِلْجَمَاعَةِ» (رواه البخاری و مسلم)

سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سے روایت ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا:

”مندرجہ ذیل) تین صورتوں کے علاوہ کسی مسلمان کا خون حلال نہیں، جو یہ گواہی دیتا ہو کہ اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی معبد نہیں اور یہ کہ میں اللہ تعالیٰ کا رسول ہوں۔ ① شادی شدہ زانی۔ ② جان کے بد لے جان (قاتل) ③ دین کاتارک، جماعت سے علیحدگی اختیار کرنے والا۔“

**تخریج:** صحیح البخاری، الديات، باب قول الله تعالى: ﴿أَنَّ النَّفْسَ يَا لِنَفْسٍ...﴾ ح: ۶۸۷۸ وصحیح مسلم، القسامۃ، باب ما یباح به دم المسلم، ح: ۱۶۷۶۔

**شرح الالفاظ:** [لَا يَحِلُّ] حلال نہیں، جائز نہیں [ذَمْ امْرِيَّ] کسی کا خون۔ اس حکم میں مذکر و مؤنث دونوں برابر ہیں۔ [پَاحْدِي ثَلَاثَ] تین میں سے کسی ایک سبب سے، پس جو شخص تینوں میں سے کسی ایک کا مرتكب ہو اسے قتل کرنا مسلمان حاکم کے لئے جائز ہے۔ [الشَّيْبُ الرَّازِيُّ] شادی شدہ شخص جو زنا کا ارتکاب کرے، اسی طرح اگر شادی شدہ عورت زنا کا ارتکاب کرے تو اسے بھی رجم کیا جائے گا۔ [وَالنَّفْسُ بِالنَّفْسِ] جان کے بد لے جان، یعنی قاتل کو (مقتول کے بد لے میں) قتل کر دیا جائے گا بشرطیکہ اس نے یہ قتل عمدًا کیا ہو اور ایسی چیز سے کیا ہو جو عموماً مارڈا لے مثلاً چاقو، چھری، پستول وغیرہ اور وہ ایسی چیز نہ ہو جو عموماً قتل نہیں کرتی مثلاً لامپی وغیرہ [التَّارِكُ لِدِينِهِ] دین کاتارک یعنی مرتد۔

رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”جو شخص اپنا دین بد لے اسے قتل کر ڈالو!“ (صحیح البخاری،

استتابة المرتدین.....، باب حکم المرتد والمرتدة واستتابتهم، حدیث: ۲۹۲۲)

یہاں دین سے ”اسلام“ مراد ہے۔ مسلمانوں کی جماعت سے علیحدہ ہونے والا۔

**لتشریح:** اگر کوئی شخص کلمہ پڑھ لینے کے بعد مسلمان ہو جائے اور دائرہ اسلام میں داخل ہو جائے تو اب وہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی امان و پناہ میں آ جاتا ہے۔ اس کا مال اور خون باقی مسلمانوں پر حرام ہو جاتا ہے۔ اسے قتل کرنا یا اس کا خون بھانا جائز نہیں۔ ہاں! البتہ اگر وہ حد سے تجاوز کرے تو **إِلَّا بِحَقِّ الْإِسْلَامِ** کی رو سے بطور سزا اسے قتل کرنا اور مارڈا لانا جائز ہے۔

اس حدیث میں ان تین صورتوں کا ذکر ہے جن میں کسی مسلمان کا قتل جائز ہے۔

**① الشیب الزانی** یعنی شادی شدہ آدمی زنا کا مرتكب ہو، زنا ایک بے حیائی اور کبیرہ گناہ ہے اسلام میں اس سے بڑی سختی سے روکا گیا ہے۔ اور اس کی بڑی سخت سزا تجویز کی گئی ہے تاکہ اس برائی کا خاتمہ ہو سکے زنا کرنے والا مرد یا عورت غیر شادی شدہ ہو تو اس کی سزا سوکوڑے ہیں۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ہے۔

﴿الرَّأْيَةُ وَالْزَانِي فَاجْلِدُوا كُلَّهُ وَنَجِدُ مِنْهُمَا مِائَةً جَلَدَةً﴾ (النور / ۲۴)

”زنا کرنے والے مرد و عورت ہر ایک کو سوکوڑے مارو۔“

جمورامت کے نزدیک یہ سزا غیر شادی شدہ کے لئے ہے۔ زنا کرنے والا شادی شدہ ہو تو اس کی سزا رجم یعنی سنگار کرنا ہے۔ اس کا حکم بھی قرآن مجید میں تھا لیکن اس آیت کی تلاوت منسوخ اور حکم باقی ہے کیونکہ عدم رسالت میں اس پر عمل ہو چکا ہے۔ جمورامت رجم کے قائل ہیں البتہ منکرین حدیث رجم کا انکار کرتے ہیں اور اسے تسلیم نہیں کرتے۔ ایک حدیث کے الفاظ یوں ہیں۔

«لَا يَحِلُّ دَمُ امْرِيٍءٍ مُسْلِمٍ إِلَّا بِإِحْدَى ثَلَاثٍ: رَجُلٌ زَنَى بَعْدَ إِحْصَابِهِ» (سنن النسائي، تحريم الدم، الحكم في المرتد، ح: ۴۰۶۲)

”جن تین صورتوں میں قتل کی اجازت ہے ان میں سے ایک صورت یہ ہے کہ کوئی شخص شادی شدہ ہونے کے باوجود زنا کرے۔“

**② قصاص** یعنی جان کے بد لے جان۔ جب کوئی شخص کسی کو عمدًاً قتل کر دے تو مقتول کے بد لے میں قتل کو قتل کر دیا جائے۔ اگر مقتول کافر ہو تو مسلمان کو کافر کے بد لے میں قتل نہیں کیا جائے گا۔ اسی طرح غلام کے بد لے میں آزاد کو قتل نہیں کیا جا سکتا۔ انسانی جان بیش قیمت چیز ہے جو شخص کسی کی جان بلا جواز ضائع کرے اسے معاف نہیں کیا جاسکتا، اسی لئے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿وَلَكُمْ فِي الْقِصَاصِ حِيَةٌ﴾ (آل بقرة / ۱۷۹)

”اور تمہارے لئے قصاص میں زندگی کا سامان ہے۔“

یعنی اس اصول سے زندگی کی ضد کا پتہ چلتا ہے جب کسی کو یہ علم ہو کہ کسی کو قتل

کرنے کے بعد وہ بھی زندہ نہیں رہے گا تو وہ اس فعل شنیع کے ارتکاب کی جرأت نہیں کرے گا۔ مقتول کے ورثاء از خود قصاص لینے کا حق نہیں رکھتے بلکہ یہ ذمہ داری حکومت پر عائد ہوتی ہے کہ وہ قانونِ قصاص کو نافذ کرے اور اسے عملی جامہ پہنائے۔

مقتول کے ورثاء کو اجازت دی گئی ہے کہ اگر وہ چاہیں تو قاتل کو معاف بھی کر سکتے ہیں اور اگر چاہیں تو خون بھا بھی لے سکتے ہیں۔ تاہم انہیں ان تینوں صورتوں میں سے کسی ایک صورت کا اختیار دیا جائے گا کسی معین صورت پر انہیں مجبور کرنے کی اجازت نہیں۔

③ ارتداد | اس حدیث میں کسی مسلمان کو قتل کرنے کے جواز کی تیری صورت ارتداد بیان ہوتی ہے۔ حدیث میں «الْتَّارِكُ لِدِينِهِ» کے الفاظ ہیں یعنی جو شخص دین اسلام سے منحرف ہو جائے وہ بھی واجب القتل ہے۔

احادیث میں وضاحت آئی ہے کہ پہلے تو مرتد کو سمجھایا جائے اور توبہ کے لئے آمادہ کیا جائے اگر توبہ کر لے تو بترورنہ وہ واجب القتل ہے۔ یہ سزا اس لئے رکھی گئی ہے کہ اس کے ارتداد سے دین اسلام کی تحریر اور بدنامی ہو گی اور ضعیف الاعتقاد لوگوں پر اس کا برا اثر بھی پڑ سکتا ہے۔ دنیا کے ہر قانون میں بغاوت کی سزا موت ہے چونکہ ارتداد کرنے والا بھی اللہ اور اس کے رسول کا باغی ہے للذادہ واجب القتل ہے یہ سزا [لَا إِكْرَاهَ فِي الدِّينِ] کے معنی نہیں۔ کیونکہ اس آیت کا مفہوم تو یہ ہے کہ کسی کو دین اسلام قبول کرنے پر مجبور نہیں کیا جا سکتا۔ یہ ہر شخص کا اختیار ہے کہ وہ اسلام قبول کرے یا نہ کرے۔ لیکن قبول اسلام کے بعد ارتداد ناقابلِ معافی جرم ہے۔ جواز قتل کی ان تین صورتوں میں حصر نہیں بلکہ ان کے علاوہ بھی بعض صورتوں میں قتل کرنے کی شرعاً اجازت ہے مثلاً جادوگر وغیرہ۔

## ۱۵۔ اسلامی آداب معاشرت

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ :  
 «مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، فَلَيُقْلِلْ خَيْرًا أَوْ  
 لِيَصْمُتْ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ، فَلَيُكْرِمْ

جَارَةُ، وَمَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلَيُكْرِمْ  
ضَيْفَهُ» (رواه البخاري ومسلم)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”جو شخص اللہ تعالیٰ پر اور یوم آخرت پر ایمان رکھتا ہے وہ اچھی بات کے یا پھر خاموش رہے۔ اور جو شخص اللہ تعالیٰ پر اور یوم آخرت پر ایمان رکھتا ہے وہ اپنے ہمسائے کی عزت کرے۔ اور جو شخص اللہ تعالیٰ کو اور یوم آخرت کو مانتا ہے وہ اپنے مہمان کی عزت کرے۔“

**تخریج:** صحيح البخاری، الأدب، باب من كان يؤمن بالله واليوم الآخر فلا يؤذ جاره، ح: ٦٠١٨ و صحيح مسلم، الإيمان، باب الحث على إكرام الجار والضيف ولزوم الصمت إلا عن الخير . . . ، ح: ٤٧.

**شرح الالفاظ:** [مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ] ”جو شخص اللہ تعالیٰ پر ایمان رکھتا ہو“ یعنی جس کا اللہ تعالیٰ پر مکمل ایمان ہو۔ [وَالْيَوْمِ الْآخِرِ] قیامت کا دن۔ کیونکہ وہ دن تمام دنوں میں سے آخری دن ہو گا اسی لئے اسے آخری دن کہا جاتا ہے۔ [أُولَئِصْمُتْ] خاموش رہے۔ [فَلَيُكْرِمْ جَارَةً] ”اپنے ہمسائے کی عزت کرے۔“ اس کے ساتھ احسان کرے۔ اس کی تکلیف کو رفع کرے اور اس کی باتوں کو برداشت کرے۔ [فَلَيُكْرِمْ ضَيْفَهُ] اپنے مہمان کی عزت کرے خوش روئی کے ساتھ پیش آئے، اچھی باتیں کرے، بغیر تکلف اور گھر والوں کو مشقت میں ڈالے بغیر کھانا پیش کرے مہمان خواہ غریب ہو یا امیر۔

**تشریح:** اس حدیث مبارک میں آنحضرت ﷺ نے آداب معاشرت میں سے تین اہم باتوں کی طرف توجہ دلائی ہے۔

**قول خیریا خاموشی** آپ نے پہلی بات یہ فرمائی کہ جو شخص اللہ تعالیٰ اور یوم آخرت پر ایمان رکھتا ہے وہ بات کرے تو اچھی کرے ورنہ خاموش رہے۔ انسان کی زبان جو بظاہر ایک چھوٹا سا عضو ہے۔ اس کا استعمال صحیح ہو تو انسان کو دنیا و آخرت کی سعادت مل جاتی ہے اور اگر اس کا استعمال صحیح نہ ہو تو یہ انسان کے لئے تباہی کا

سب بہ سکتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی طرف سے کچھ فرشتے ہر انسان کے ساتھ متعین و مقرر ہیں جو اس کے منہ سے نکلنے والی ہربات کو تحریر کرتے ہیں۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ہے

﴿مَا يَلِفْظُ مِنْ قَوْلٍ إِلَّا لَدَيْهِ رَقِيبٌ عَتِيدٌ﴾ (۱۸/۵۰) (ق)

”انسان جو کچھ بولتا ہے اس کے لکھنے کے لیے ایک نگران تیار رہتا ہے۔“

﴿وَلَمَّا عَلِيَّكُمْ لَهُفْظِينَ كَرَامًا كَثِيرِينَ﴾ (الانتصار / ۸۲-۱۱) (الانتصار / ۸۲-۱۱)

”تمارے اوپر معزز فرشتے مقرر ہیں جو تمہارے اقوال و اعمال تحریر کرتے ہیں۔“

ایک دفعہ آنحضرت ﷺ نے اپنی زبان مبارک پکڑ کر حضرت معاذ بن جہش سے فرمایا: ”معاذ! اسے قابو میں رکھنا۔“ انسوں نے پوچھا، کیا ہم جو کچھ بولتے ہیں، اس کا بھی م Wax اور محاسبہ ہو گا؟ آپ نے فرمایا: ”بہت سے لوگوں کو منہ کے بل جنم میں لے جانے والا عمل ان کی زبانوں کی کلائی یعنی گفتگو ہو گی۔ (جامع الترمذی، الایمان، باب ماجاء فی حرمة

الصلوة، ح: ۲۶۶)

اس لئے زبان کی خوب حفاظت کرنی چاہئے۔ انسان جب بھی بات کرے تو اچھی کرے ورنہ خاموشی بہتر ہے۔ کیونکہ جو زیادہ باتیں کرے گا اس کی غلطیاں اور گناہ بھی زیادہ ہی ہوں گے۔ اس لئے آپ نے ایک موقع پر فرمایا:

”مَنْ صَمَّتَ نَجَأَ“ (جامع الترمذی، صفة القيامة، باب: ۵۰، ح: ۲۵۰۱)

”جو خاموش رہا نجات پا گیا۔“

بعض اوقات انسان کو اپنی کی ہوئی بات کا احساس نہیں ہوتا لیکن وہ اسے جنم کی اتحاد گمراہیوں میں جاؤتی ہے۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

”ایک شخص بات کرتا ہے اسے اپنی بات کی شگنی کا احساس نہیں ہوتا اور وہ اسی بات کی وجہ سے مشرق و مغرب کی درمیانی مسافت سے بھی زیادہ جنم کی گمراہی میں جاگرتا ہے۔“

ایک اور حدیث میں آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

”مَنْ يَضْمِنْ لِي مَا بَيْنَ لَحْيَيْهِ وَمَا بَيْنَ رِجْلَيْهِ أَضْمَنْ لَهُ الْجَنَّةَ“

(صحیح البخاری، الرقاق، باب حفظ اللسان، ح: ٦٤٧٤)

”جو شخص مجھے اپنے دوجوں کے درمیان والے عضو (زبان) اور اپنی دوٹاگوں کے درمیان واقع عضو (شرمگاہ) کی ضمانت دے میں اسے جنت کی ضمانت دیتا ہوں۔“

ایک دفعہ آنحضرت ﷺ سے پوچھا گیا کہ کون سی چیزوں کو جنت میں لے جائے گی؟ آپ نے فرمایا: ”وہ دو چیزیں ہیں، خوفِ الٰہ اور حسنِ اخلاق۔“ پھر آپ سے پوچھا گیا کہ سب سے زیادہ کون سی چیزوں کو جنم میں لے جائے گی۔ تو فرمایا: ”وہ دو چیزیں ہیں، زبان اور شرمگاہ۔“ (جامع الترمذی، البر والصلة، حدیث: ۲۰۰۳ و سنن ابن ماجہ، الزهد، باب ذکر الذنوب، حدیث: ۳۲۳۶)

ان کے علاوہ بھی بہت سی احادیث میں زبان کی حفاظت پر زور دیا گیا ہے۔ اسی لئے اس حدیث میں آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

”مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلَيَقُولْ خَيْرًا أَوْ لِيَصُمُّتْ“

”جو شخص اللہ تعالیٰ اور یوم آخرت پر ایمان رکھتا ہے وہ بات کرے تو اچھی کرے ورنہ خاموش رہے۔“

اکرام الجار ”پڑوی کی عزت و تکریم۔“ پڑوی کے بھی انسان کے ذمہ بہت سے حقوق ہیں۔ مسلمان کو چاہیئے کہ اپنے ہمسائیوں کے ساتھ اچھا سلوک کرے اور انہیں کسی قسم کی ایذا یا تکلیف نہ دے۔ ہمسایہ رشتہ دار ہو یا غیر رشتہ دار، قرآن کریم میں دونوں کے ساتھ اچھا سلوک کرنے کا حکم دیا گیا ہے بلکہ اگر ہمسایہ غیر مسلم اور کافر بھی ہو تو وہ بھی ہمسائیگی کی بنیا پر حسن سلوک اور تعاون کا حقدار ہے۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

”جب جریل امین مجھے ہمسائے کے بارے میں اس قدر تاکید کرتے رہے کہ مجھے خیال ہوا کہ شاید ہمسائے کو وراثت کا بھی حقدار قرار دے دیا جائے گا۔“ (جامع الترمذی، البر والصلة، ح: ۱۹۳۲)

ایک دفعہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”اللہ تعالیٰ کی قسم! وہ ایمان دار نہیں۔“ آپ نے بار بار یہ لفظ ارشاد فرمایا۔ پوچھا گیا، اے اللہ کے رسول! کون ایمان دار نہیں؟ آپ نے فرمایا:

الَّذِي لَا يَأْمُنْ جَارُهُ بَوَائِقَهُ (صحیح البخاری، الأدب، باب إثم من لا يأمن جاره بوانقه، ح: ٦٠١٦)

”جس کی تکلیفوں اور ایذا سے ہمسایہ محفوظ نہ ہو۔“

دوسری حدیث میں آپ نے فرمایا:

”جس کی تکلیفوں اور دھکوں سے ہمسایہ مامون نہ ہو وہ جنت میں نہیں جائے گا۔“

(صحیح مسلم، الایمان، باب بیان تحریر ایذاء الجار، ح: ٣٦)

آپ نے فرمایا: ”جو شخص اللہ اور رسول پر ایمان رکھتا ہے اسے اپنے ہمسائیوں کے ساتھ حسن سلوک رکھنا چاہیے۔“ (صحیح مسلم، الایمان، ح: ٢٧)

آپ نے فرمایا: ”اللہ تعالیٰ کے نزدیک بہترین ساتھی وہ ہے جو اپنے ساتھیوں کے حق میں اچھا ہو اور اللہ تعالیٰ کے نزدیک بہترین ہمسایہ وہ ہے جو اپنے ہمسائیوں کے حق میں اچھا ہو۔“ (جامع الترمذی، البر والصلة، باب ما جاء في حق الجوار، ح: ١٩٣٣)

ایک عورت بڑی عبادت گزار تھی دن کو روزے رکھتی اور رات کو تجداد ادا کرتی مگر پڑوسیوں کے حق میں اچھی نہ تھی وہ انہیں ایذا دیا کرتی تھی۔ آپ نے اس کے متعلق فرمایا ”وہ جنم میں جائے گی۔“ (احمد ٢٢٠/٢، شعب الایمان: ٧/٨، مشکوہ، الأدب، باب الشفقة والرحمة على الخلق، الفصل الثالث)

بعض سلف سے منقول ہے کہ ہمسائیگی کا دائرة چالیس گھروں تک ہے۔ (جیسا کہ بعض

ضعیف روایات میں ہے) مزید دیکھئے، جامع العلوم والحكم لابن رجب، ح: ١٥)

ایک دفعہ آپ نے کبائر کا ذکر کرتے ہوئے سب سے پہلے شرک، اس کے بعد روزی کے خوف سے اولاد کو قتل کرنا اور اس کے بعد ہمسایہ کی بیوی سے زنا کا ذکر فرمایا۔ حالانکہ زنا جس سے بھی کیا جائے، گناہ ہے لیکن ہمسائے کی بیوی سے زنا کی شناخت مزید بڑھ جاتی ہے۔ اسی طرح آپ نے فرمایا: ”جب سالن پکاؤ تو پانی ڈال کر شور بار بڑھالیا کرو اور ہمسائیوں کے گھر بھی بھیجو۔“ (صحیح مسلم، البر والصلة، باب الوصیة بالجار والاحسان إليه، حدیث

چونکہ مسلمان کے ذمہ ہمسائیوں کے بہت سے حقوق ہیں، اسی لئے آنحضرت ﷺ نے اس حدیث میں فرمایا:

«مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلَيُكْرِمْ جَارَهُ» (صحیح مسلم،

الإیمان، باب الحث علی إکرام الجار...، ح: ۴۷)

”جو شخص اللہ تعالیٰ پر اور یوم آخرت پر ایمان رکھتا ہے اسے چاہئے کہ اپنے ہمسائے کا احترام کرے۔“

**اکرام الضیف** ”مہمان کا اکرام اور عزت افزائی“ آنحضرت ﷺ نے اس حدیث میں آداب و احکام معاشرت میں سے تیسری اہم بات یہ بیان فرمائی کہ جو شخص اللہ تعالیٰ پر اور آخرت پر ایمان رکھتا ہے اسے چاہئے کہ مہمانوں کا اکرام کرے ان کی ممکن حد تک خاطرو مدارات کرے۔

مہمانوں کی عزت و تکریم بھی اخلاق حسنہ میں سے ہے۔ حضرت ابراہیم عليه السلام کے بارے میں آتا ہے کہ وہ کبھی اکیلے کھانا نہیں کھاتے تھے کوئی مہمان آ جاتا تو بہتر ورنہ کسی کو بلا کر لے آتے اور اکٹھے کھانا تناول فرماتے۔

مہمان کے آنے پر نگواری محسوس کرنا اسلام اور اخلاق کے منافی ہے۔ ہر کوئی اپنی قسمت کھاتا ہے۔ اس لیے مہمان کی آمد پر تنگ دل ہونے کی بجائے خوش اور مسرور ہونا چاہئے اور حتیٰ المقدور اس کی خوب خدمت کرنی چاہئے حتیٰ کہ اگر کسی نے ہمارے ساتھ بطور میزبان اچھا سلوک نہ کیا ہو، اگر کسی وقت وہ بھی مہمان بن کر آئے تو اس کی خاطرو مدارات میں بھی کمی نہیں کرنی چاہئے۔

آنحضرت ﷺ سے کسی شخص نے پوچھا کہ اگر میں کسی کے ہاں مہمان ٹھہروں اور وہ میرے ساتھ اچھا سلوک نہ کرے، بعد میں کسی وقت وہ میرا مہمان بنے تو میں کیا کروں؟ اس سے بدله لوں یا مہمان نوازی کروں؟ آپ نے فرمایا: ”جس کا اللہ تعالیٰ پر اور یوم آخرت پر ایمان ہے وہ اپنے مہمان کی تکریم بجالائے۔“ عرض کیا گیا، حضور کب تک؟ آپ نے فرمایا: ”پر تکلف کھانا ایک دن رات اور ضیافت صرف تین دن تک ہے، اس کے

بعد کی خدمت اور تواضع صدقہ ہے چلتے وقت بھی اس کو اتنا خرچ دینا چاہئے کہ ایک منزل تک کافی ہو جائے اس کو "جازہ" کہتے ہیں۔" (دیکھئے: نہایۃ فی غریب الحدیث ۳۱۲/۱)

(صحیح مسلم، اللقطة، باب الضيافة و نحوها، حدیث: ۳۸)

چونکہ مہمان کا میزبان کے ذمہ حق ہوتا ہے اس لئے آنحضرت ﷺ نے ان احادیث میں میزبان کو مہمان کے اکرام، خاطرمدارات اور خدمت کرنے کی تلقین فرمائی ہے۔ لیکن جہاں میزبان ان احکام کا پابند اور مکلف ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ مہمان بننے کے بھی کچھ آداب ہیں۔ جب کوئی شخص مہمان ٹھہرے تو اسے اپنے میزبان کے لیے بلائے ناگہانی نہیں بن جانا چاہئے اور ایسا انداز بھی اختیار نہیں کرنا چاہئے جس سے میزبان کو "تکلیف" بوجھ یا شرمندگی ہو۔

بالعموم ہر شخص اپنی حیثیت کے مطابق مہمان کی خدمت بجالاتا ہے اور اس میں کمی نہیں چھوڑتا لیکن کئی مہمان کسی الی چیز کا مطالبہ کر دیتے ہیں جس کا مہما کرنا میزبان کے لیے ممکن یا اس کے بس میں نہیں ہوتا۔ نیز میزبان کے ہاں مہمان کو بلاوجہ طویل عرصہ تک قیام بھی نہیں کرنا چاہئے۔ ایک حدیث میں آنحضرت ﷺ نے فرمایا: "مہمان کے لیے جائز نہیں کہ وہ کسی کے ہاں طویل قیام کر کے میزبان کو گناہ گار کرے۔" (صحیح مسلم،

اللقطة، باب الضيافة و نحوها، حدیث: ۳۸ قبل: ۱۷۲)

مہمان کو چاہئے کہ وہ ایک ایسا مہمان ثابت ہو کہ میزبان اس کی دوبارہ آمد پر بھی اسے اپنا مہمان بنانے میں فرحت محسوس کرے۔ ایک دفعہ ایک آدمی نے آنحضرت ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو کر اپنی شگدتی اور بھوک کا ذکر کیا۔ آپ نے اپنے گھروں میں باری باری پیغام بھیج کر کھانے کی کوئی چیز منگوانی مگر آپ کے کسی بھی گھر سے کھانا نہ مل سکا بلکہ جواب آیا کہ آج تو گھر میں سوائے پانی کے کچھ بھی نہیں۔ آپ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ اس پر رحم کرے جو آج رات اس کی میزبانی کرے۔ ابو طلحہ اسے اپنے گھر لے گئے۔ یوں سے کہا کھانے کو کچھ ہے؟ اس نے بتایا کہ بچوں کے لیے معمولی سا کھانا ہے فرمایا، انہیں بہلا پھسلا کر سلا دو۔ جب مہمان آئے تو کسی بھادریا اور ہم یوں محسوس کرائیں گے کہ

گویا ہم بھی کھارے ہیں۔ ہم کھانا نہیں کھائیں گے تاکہ اللہ تعالیٰ کے رسول کا مممان پیٹ بھر کر کھانا کھائے۔ چنانچہ انہوں نے ایسا ہی کیا۔ صحیح ہوئی تو آنحضرت ﷺ نے فرمایا: تمہارے اس طرز عمل پر اللہ تعالیٰ بہت خوش ہوا ہے۔ اسی واقعہ کے موقع پر یہ آیت نازل ہوئی:

﴿ وَيُؤْثِرُونَ عَلَىٰ أَنفُسِهِمْ وَلَوْ كَانَ بِهِمْ خَاصَّةً ﴾ (الحشر، ۹/۵۹)

صحیح مسلم، الأشربة، باب إكرام الضيف وفضل إيثاره، ح: ۲۰۵۴

”وہ اپنی ضروریات کے باوجود دوسروں پر ایثار کرتے ہیں اور ان کی ضرورت کو ترجیح دیتے ہیں۔“

## ۱۶۔ غصہ سے ممانعت

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِلنَّبِيِّ ﷺ: أَوْصِنِي، قَالَ: «لَا تَغْضَبْ» فَرَدَّدَ مِرَارًا، قَالَ: «لَا تَغْضَبْ» (رواہ البخاری)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے نبی کریم ﷺ کی خدمت میں عرض کیا: آپ مجھے وصیت فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: ”غضنه کیا کرو، اس نے بار بار اپنا سوال دہرا�ا تو آپ نے بھی ہر بار یہی جواب دیا کہ غصہ نہ کیا کرو۔“

تخریج: صحیح البخاری، الأدب، باب الحذر من الغضب، ح: ۶۱۶۔

تشریح: اسلام چونکہ دین فطرت ہے اس میں انسانی طبائع اور امزاج (مزاج) کو مد نظر رکھ کر احکامات اور ہدایات دی گئی ہیں۔ غصہ آجانا انسانی فطرت ہے۔ بالعموم غصے کے کچھ اسباب یا وجوہات بھی ہوتی ہیں اور بعض لوگوں کو بلا وجہ بھی غصہ آ جاتا ہے۔

غضہ اختلاف و ناراضی کا سبب ہوتا ہے اور بعض اوقات نوبت قتل تک جا پہنچتی ہے۔ اسی لئے دانا کہتے ہیں کہ غصہ حرام ہے۔ انسان کو جب غصہ آجائے تو اسے ختم کرنے کی

کوشش کرنی چاہئے۔ یہی اللہ والوں کی صفت ہے۔ چنانچہ قرآن مجید میں ہے۔

﴿وَالْكَّافِرُونَ أَعْصَمُوا هُنَّا لَهُمْ أَعْذَابٌ أَلِيمٌ﴾ (آل عمران / ۱۳۴)

”وہ (اللہ تعالیٰ کے صالح بندے) غصے کو پی جاتے ہیں اور درگزر کرتے ہیں۔“

جب کسی پر غصہ آئے تو درگزر سے کام لینا چاہئے۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿وَإِذَا مَا عَنِصَبُوا هُمْ يَغْفِرُونَ﴾ (الشوری / ۴۲)

”اور جب ان (اللہ والوں) کو غصہ آتا ہے تو وہ معاف کر دیتے ہیں۔“

﴿وَلَيَعْفُوا وَلَيَصْفَحُوا أَلَا تَحْبُّونَ أَن يَغْفِرَ اللَّهُ لَكُمْ﴾ (التوری / ۲۴)

”انہیں چاہئے کہ وہ معافی اور درگزر سے کام لیں، کیا تم نہیں چاہتے کہ اللہ تعالیٰ تمہیں معاف کر دے۔“

غضہ دراصل ایک نفسیاتی کیفیت کا نام ہے۔ جس کی وجہ سے انسانی روح انتقام کی خاطر باہر کو حرکت کرتی ہے اس لیے غصہ کی حالت میں چہرہ گرم اور رنگ سرخ ہو جاتا ہے، ریگیں پھول جاتی ہیں۔ اسی طرح شدت فرح و انبساط میں بھی انسانی روح باہر کی جانب تحرک ہوتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ ان دونوں حالتوں میں روح کے بالکل باہر آجائے کی بنا پر موت کا خطرہ ہوتا ہے۔ غصہ اگر غیرت اسلامی اور تائید حق کے لئے ہو تو وہ مددوہ اور قابل تعریف ہے اور اگر خلاف شرع ہو تو یہ بہر حال مذموم اور ناپسندیدہ ہے۔

غضہ پر قابو پالینا ہر ایک کے بس کی بات نہیں۔ اسی لئے آخرضرت ﷺ نے غصہ پر قابو پانے والے کی مدد فرمائی ہے۔ آپ نے فرمایا:

«لَيْسَ الشَّدِيدُ بِالصُّرُعَةِ، إِنَّمَا الشَّدِيدُ الَّذِي يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ

الْغَضَبِ» (صحیح البخاری، الأدب، باب الحذر من الغضب، ح: ۶۱۱۴)

”جوال مرد اور بہادر وہ نہیں جو (دوسروں کو) خوب بچھاڑنے والا ہو بلکہ حقیقی بہادر اور جوال مرد وہ ہے جو غصہ کے وقت اپنے آپ پر قابو رکھے۔“

آخرضرت ﷺ کی مجلس میں ایک آدمی کو کسی دوسرے پر غصہ آگیا اور غصہ کی شدت سے اس کا چہرہ سرخ ہو گیا۔ آپ نے فرمایا:

إِنِّي لَأَعْلَمُ كَلِمَةً لَوْ قَالَهَا لَذَهَبَ عَنْهُ مَا يَجِدُ» (صحيح البخاري، الأدب، ح: ٦١١٥)

”میں ایک کلمہ جانتا ہوں اگر یہ آدمی وہ کلمہ ادا کرے تو غصہ کافور ہو جائے وہ کلمہ یہ ہے: ((أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الشَّيْطَنِ الرَّجِيمِ))

ایک حدیث میں آپ نے فرمایا:

إِذَا غَضِبَ أَحَدُكُمْ وَهُوَ قَائِمٌ فَلْيَجْلِسْ، فَإِنْ ذَهَبَ عَنْهُ الغَضَبُ وَإِلَّا فَلَيَضْطَبِعْ (سنن أبي داود، الأدب، باب ما يقال عند الغضب، ٤٧٨٢: ح)

”جب کسی کو غصہ آئے اور وہ کھڑا ہو تو بیٹھ جائے اگر غصہ ختم ہو جائے تو ٹھیک ورنہ لیٹ جائے۔“

آپ نے فرمایا:

«مَنْ كَظَمَ غَيْظًا وَهُوَ قَادِرٌ عَلَى أَنْ يُفْنِدَهُ دَعَاهُ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَلَى رِءُوسِ الْخَلَاقِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حَتَّى يُخْرِجَهُ اللَّهُ مِنَ الْحُورِ مَا شَاءَ» (سنن أبي داود، الأدب، باب من كظم غيظا، ح: ٤٧٧٧ وسنن ابن ماجہ، الزهد، باب الحلم، ح: ٤١٨٦ والحديث حسن)

”جو شخص بدله لینے کی طاقت و قدرت کے باوجود اپنے اوپر ضبط کرے تو اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اسے سب کے سامنے بلا کریے اختیار دے گا کہ وہ جس حور کو چاہے اپنے لئے پسند کر لے۔“

آنحضرت ﷺ کی حیات طیبہ عفو و درگزر کا بہترین مرتع تھی آپ نے اپنے بدترین اور شدید ترین دشمنوں کو معاف فرمادیا۔ کفار مکہ کے ظلم و ستم سے دنیا واقف ہے جو انہوں نے صحابہ کرام اور خود آنحضرت ﷺ پر روا رکھے۔ مگر جب آپ فاتح کی حیثیت سے مکہ آئے اور وہ لوگ آپ کے سامنے پیش ہوئے تو آپ نے انہیں کوئی بات یاد تک نہ کرائی اور بڑی فراخدی سے فرمایا:

«لَا تَشْرِبَ عَلَيْكُمُ الْيَوْمَ أَتَّمُ الْطُّلَقَاءُ»  
 آج تم پر کوئی گرفت نہیں، تم سب آزاد ہو۔“  
 آپ نے فرمایا:

«مَا مِنْ جُرْعَةٍ أَعْظَمُ أَجْرًا عِنْدَ اللَّهِ مِنْ جُرْعَةٍ غَيْظٍ كَظْمَهَا عَبْدٌ  
 ابْتِغَاءً وَجْهِ اللَّهِ» (سنن ابن ماجہ، الزهد، باب الحلم، ح: ۴۱۸۹)  
 ”انسان جو کچھ پیتا ہے اس میں بہترین گھونٹ غصے کا گھونٹ ہے جو اللہ تعالیٰ کی رضاکی  
 خاطر پیئے۔“

خلاصہ یہ کہ شریعت میں غصہ کی بہت زیادہ مذمت اور ممانعت آئی ہے اور غصہ پی  
 جانے اور معاف کرنے کی بڑی تائید اور فضیلت ہے۔ اسی لئے پیش نظر حدیث میں  
 آنحضرت ﷺ کی خدمت میں آنے والے نے عرض کیا، مجھے وصیت فرمائیں تو آپ نے  
 یہی فرمایا:

«لَا تَغْضِبْ» (صحیح البخاری، الأدب، ح: ۶۱۱۶)  
 ”غصہ نہ کیا کر۔“

صحابی نے اپنا سوال اس خیال سے متعدد مرتبہ دہرا�ا کہ شاید آپ کچھ اور ارشاد فرمائیں  
 گے لیکن آپ نے اسے بار بار یہی وصیت فرمائی۔ ہو سکتا ہے کہ وہ نازک طبع ہوں اور  
 انہیں غصہ زیادہ آتا ہو اس لئے آپ نے انہیں اسی بات کی وصیت فرمائی اس خای کی  
 طرف توجہ دلائی ہو۔ (واللہ اعلم)

## ۱۔ ہر کام سلیقے سے اور ہر ایک سے حسن سلوک

عَنْ أَبِي يَعْلَى شَدَادِ بْنِ أَوْسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنْ  
 رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ الْإِحْسَانَ عَلَى كُلِّ  
 شَيْءٍ، فَإِذَا قَتَلْتُمْ فَأَحْسِنُوا الْقُتْلَةَ، وَإِذَا ذَبَحْتُمْ  
 فَأَحْسِنُوا الذِّبْحَةَ، وَلِيُحِدَّ أَحَدُكُمْ شَفَرَتَهُ، وَلَيُرِخْ

ذَبِيْحَتَهُ» (رواه مسلم)

سیدنا ابو یعلیٰ شداد بن اوس رضی اللہ عنہ رسول اللہ ﷺ سے روایت کرتے ہیں آپ نے فرمایا: ”بے شک اللہ تعالیٰ نے ہر چیز کے ساتھ اچھا سلوک کرنے کا حکم دیا ہے پس جب تم قتل کرو تو اچھے طریقے سے قتل کرو اور جب ذبح کرو تو بھی اچھے طریقے سے ذبح کرو۔ تمہیں چاہئے کہ اپنی چھری کو خوب تیز کر لو اور ذبیحہ کو راحت پہنچاؤ۔“

تخریج: صحيح مسلم، الصید والذبائح، باب الأمر بإحسان الذبح والقتل، وتحديد الشفرة، ح: ۱۹۵۵.

شرح الالفاظ: [کَتَبَ] واجب اور فرض کر دیا [الْأَخْسَانَ] یہ [أَخْسَنَ] کا مصدر ہے۔ کوئی اچھا کام کرنے کو احسان کہتے ہیں۔ یاد رہے اچھا کام وہی ہے جسے شریعت اچھا قرار دے۔ خلاف شرع رائے کو اچھا قرار نہیں دیا جا سکتا۔ [الْقِتْلَةُ] قاف کے نیچے زیر، قتل کرنے کی حالت و کیفیت، قتل کرتے ہوئے احسان (یعنی قتل کرنے کا عمدہ اور بہتر طریقہ) یہ ہے کہ آلہ قتل تیز ہو اور جلدی سے قتل کر دیا جائے اور مقتول کو سزا دینا مقصود نہ ہو۔ [شَفْرَةُ] بڑی چھری کی دھار [وَلِيْخُ ذَبِيْحَتَهُ] یہ ”اراح“ سے مشتق ہے یعنی ذبیحہ کو راحت پہنچائے۔

تشریح: اس حدیث مبارک میں آنحضرت ﷺ نے ایک داعی اور ابدی اصول بیان فرمایا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ہر ایک کے ساتھ احسان کرنے کا حکم دیا ہے۔

احسان اس کا معنی نیکی، حسن سلوک، نرمی، کسی کام کو سلیقه اور مہارت سے انجام دینا، کسی کام کو انجام دیتے وقت اس میں خوب حسن اور عمدگی پیدا کرنا، حقدار کو اس کے حق سے زیادہ دینا، یہ سب احسان کے مفہوم اور اس کی مختلف صورتیں ہیں۔

احسان کی اہمیت اسلام میں احسان کی بڑی اہمیت ہے قرآن کریم اور احادیث میں بارہا اس کا حکم دیا گیا ہے چنانچہ قرآن مجید میں ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَ يَأْمُرُ بِالْعَدْلِ وَالْإِحْسَانِ﴾ (النحل ۹۰/۱۶)

”بے شک اللہ تعالیٰ عدل و احسان کا حکم دیتا ہے۔“

﴿وَأَحَسِنْ كَمَا أَخْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ﴾ (القصص ۲۸/۷۷)

”تو بھی احسان کر جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے تجوہ پر احسان کیا۔“

﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُحْسِنِينَ﴾ (البقرة ۱۹۵/۲)

”اللہ تعالیٰ احسان کرنے والوں کو پسند کرتا ہے۔“

﴿هَلْ جَزَاءُ الْإِحْسَنِ إِلَّا الْإِحْسَنُ﴾ (الرحمن ۵۵/۶۰)

”احسان کا بدلہ احسان ہی ہے۔“

**احسان فی القتل** احسان کی اسی اہمیت کے پیش نظر آنحضرت ﷺ نے فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے ہر ایک کے ساتھ احسان (حسن سلوک) کا حکم دیا ہے۔

حتیٰ کہ اگر شرعی اصولوں کے تحت کسی کو قتل کرنا ہو تو اچھی طرح قتل کرو قتل کا آسان ترین طریقہ اختیار کیا جائے تاکہ مقتول کو زیادہ تکلیف نہ ہو اور مقصد بھی حاصل ہو جائے۔ البته ڈاکہ زنی کے مجرم کو سولی کی سزا اور شادی شدہ کو سنگسار کرنے کا حکم چونکہ شریعت نے دیا ہے اس لئے وہ جائز ہے۔

بعض لوگ قتل کرتے وقت ایک ایک عضو کاٹتے ہیں تاکہ اسے زیادہ تکلیف ہو۔ اسلام کسی کو ناردا اور غیر ضروری تکلیف نہیں دینا چاہتا۔ حتیٰ کہ جان لینے کی صورت میں بھی وہ کم از کم تکلیف دینے کی تلقین کرتا ہے۔

ایک دفعہ آپ نے حکم دیا کہ کفار قریش میں سے جو بکڑا جائے اسے آگ سے جلا دیا جائے، پھر آپ نے فرمایا: ”صرف قتل کیا جائے اور آگ سے جلایا نہ جائے کیونکہ آگ کا عذاب دینا صرف اللہ تعالیٰ کا حق ہے۔“ (صحیح البخاری، الجہاد، حدیث: ۳۰۶۲)

**احسان بالذبیحہ** اسی طرح آپ نے فرمایا کہ جب ذبح کرو تو بھی سلیقه اور عمدگی سے ذبح کرو تمہیں چاہئیے کہ چھری کو خوب تیز کرو اور ذبیحہ کو راحت پہنچاؤ۔

ذبیحہ کو مندرجہ ذیل طریقوں سے راحت پہنچائی جاسکتی ہے۔

ذبح کرنے سے پہلے اسے پانی پلایا جائے۔ چھری کو جانور سے چھپا کر رکھا جائے۔ اسے نرم

زمین پر لٹایا جائے۔ چھری پلے سے خوب تیز کر لی جائے۔ چھری جلدی چلانی جائے۔ تمام رکیں خوب کالی جائیں تاکہ روح نکلنے میں دیر نہ ہو۔ جانور کے اچھی طرح ٹھنڈا ہو جانے کے بعد چھڑا اتارا جائے۔ کسی دوسرے جانور کے سامنے جانور کو ذبح نہ کیا جائے۔ ایک دفعہ آنحضرت ﷺ نے دیکھا کہ ایک شخص بکری کو ذبح کرنے کی خاطر زمین پر لٹا کر اس کے سامنے چھری تیز کر رہا ہے۔ آپ نے فرمایا: "کیا تم اس جانور کو ذبح سے قبل ہی بار بار مارنا چاہتے ہو؟" (طبرانی کبیر (۱۹۱۶) و او سط: ۲/۹۷ اور دیکھئے: مجمع الزوائد: ۳/۳۲)

## ۱۸۔ تقویٰ اور حسن اخلاق

عَنْ أَبِي ذَرٍّ جُنْدُبَ بْنِ جُنَادَةَ وَأَبِي عَبْدِ الرَّحْمَنِ مُعاَذِ  
ابْنِ جَبَلٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ:  
«إِنَّمَا يَحْسُمُ الْجَنَاحَيْنَ كُنْتَ، وَأَتَبِعِ السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ  
تَمْحِهَا، وَخَالِقَ النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنٍ» (رواه الترمذی  
وقال: حدیث حسن، وفي بعض النسخ: حسن  
صحيح)

سیدنا ابوذر جندب بن جنادہ رضی اللہ عنہ اور ابو عبد الرحمن معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: "تم جمال کہیں بھی ہو اللہ تعالیٰ کا خوف دل میں رکھا کرو اور گناہ کے بعد نیکی کر لیا کرو، وہ نیکی اس گناہ کو مٹا ڈالے گی۔ اور لوگوں کے ساتھ اپنے اخلاق سے پیش آیا کرو۔"

تخریج: جامع الترمذی، البر والصلة، باب ما جاء في معاشرة الناس، ح: ۱۹۸۷۔

شرح الالفاظ: [إِنَّمَا يَحْسُمُ الْجَنَاحَيْنَ] اللہ تعالیٰ کا تقویٰ اختیار کر۔ یعنی اپنے اور اللہ تعالیٰ کی سزا و عقاب کے درمیان رکاوٹ پیدا کرو اور اس کا طریقہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اوامر پر عمل اور نواہی سے اجتناب کیا جائے یعنی اس کی حدود کی پابندی کی جائے۔ [حَبَثُ مَا كُنْتَ] تم جمال

کمیں بھی ہو۔ [وَأَتَيْعُ السَّيِّدَةَ الْحَسَنَةَ تَفْخِهَا] ”گناہ کے بعد نیکی کر لیا کرو، نیکی اس گناہ کو مٹا دالے گی۔“ یعنی جب تجھ سے کوئی صغیرہ گناہ ہو جائے تو اس کے بعد نیکی کر لیا کرو، وہ نیکی اس گناہ کو زائل کر دے گی جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد الٰہی ہے «إِنَّ الْحَسَنَاتِ لَذُهَنْنَ السَّيِّدَاتِ» (ہود ۱۱۳) ”بے شک نیکیاں برائیوں کو ختم کر ذاتی ہیں۔“ اس حدیث میں گناہ سے ”صغریہ گناہ“ مراد ہیں کیونکہ کبیرہ گناہ بغیر توبہ کے معاف نہیں ہوتے۔ (وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقٍ حَسَنٍ) ”لوگوں کے ساتھ حسن سلوک کا معاملہ کر۔“ اس کی مختلف صورتیں ہیں مثلاً خوش روئی سے ملنا ان سے ایذا و تکلیف کو دور کرنا اور ان سے بھلانی کرنا۔ ان سے اچھا برتاؤ کرنا اور ان کے ساتھ اچھے طریقے سے رہنا سہنا وغیرہ۔

**شرح :** آنحضرت ﷺ نے حضرت ابوذر جندب بن جنادہ رضی اللہ عنہ اور حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ، دونوں کو تین نصیحتیں فرمائیں۔

① **تقویٰ** | آپ نے انہیں پہلی دسیت یہ فرمائی:

«إِنَّ اللَّهَ حَيْثُمَا كُنْتَ»

”تم جہاں کمیں بھی ہو، اللہ تعالیٰ کا خوف دل میں رکھو۔“

تقویٰ بڑا جامع لفظ ہے اس میں نیکی کا شوق اور اعمال قبیحہ سے نفرت و اجتناب تک شامل ہے۔ یہ وصف ایک محتاط زندگی اختیار کرنے کا مقاضی ہے۔ صاحب تقویٰ شخص انتہائی پھونک پھونک کر قدم رکھتا ہے اور کوئی ایسا کام نہیں کرتا جس میں حرمت یا کراہت کا کوئی شانہ بھی ہی ہو۔ قرآن کریم میں بارہا تقویٰ کا حکم دیا گیا ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے:

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقْوُا اللَّهَ حَقَّ تُقَ�بِلِهِ، وَلَا تَمُونُ إِلَّا وَآتَيْتُمْ مُسْلِمُونَ﴾ (آل عمران ۱۰۲)

”ایمان والو! اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو جیسا کہ اس سے ڈرنے کا حق ہے اور تمہیں موت آئے تو اسلام کی حالت میں آئے۔“

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا أَتَقْوُا اللَّهَ وَقُولُوا قَوْلًا سَدِيدًا﴾ (الاحزاب ۷۰/۳۲)

”ایمان والو! اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو اور سیدھی بات کیا کرو۔“

﴿ يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِمَانُوا أَتَقُولُوا أَنَّهُمْ وَالنَّاطِرُونَ نَفْسٌ مَا فَدَمْتُ لِغَدِيرٍ ﴾

(الحضر ۱۸/۵۹)

”ایمان والو! اللہ تعالیٰ سے ڈرو، اور ہر شخص کو غور کرنا چاہیئے کہ وہ کل قیامت کے لئے کیا بھیج رہا ہے؟“

اللہ تعالیٰ کے ہاں معیارِ تکریم، تقویٰ ہے جو شخص جس قدر اس وصف سے متصف ہو گا اتنا ہی اس کا مقام ہو گا، جیسا کہ قرآن کریم میں ارشاد ہے۔

﴿ إِنَّ أَكَرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَنْفَدُكُمْ إِنَّ اللَّهَ عَلَيْمٌ حَمِيرٌ ﴾ (الحجرات ۱۳/۴۹) ”تم میں سے اللہ تعالیٰ کے ہاں سب سے زیادہ محزز وہ ہے جو زیادہ متقد ہو۔“

اللہ تعالیٰ کے تقویٰ، ڈر اور خوف کا مفہوم یہ ہے کہ انسان انتہائی محاط زندگی بسر کرے، تقویٰ کے معنی میں بیان کیا جاتا ہے کہ تقویٰ حد درجہ احتیاط کو کہتے ہیں جیسے کوئی شخص خاردار جھاڑیوں کے درمیان انتہائی تنگ راستے پر بڑی احتیاط سے چلتا ہے کہ اس کا دامن کاٹنے میں نہ الجھ جائے یا کوئی کاٹا اسے زخمی نہ کر دے۔

جو شخص اللہ تعالیٰ کا خوف اپنے دل میں بٹھا لے، اللہ تعالیٰ اسے حکمت و دانائی سے نوازتا ہے۔ جیسا کہ معروف مقولہ ہے:

(رَأْسُ الْحِكْمَةِ مَحَافَةُ اللَّهِ)

”اللہ تعالیٰ کا خوف حکمت و دانائی کی اساس ہے۔“

تقویٰ کی اسی اہمیت اور فضیلت کے پیش نظر آنحضرت ﷺ یہ دعا فرمایا کرتے تھے۔

”اللَّهُمَّ إِنِّي أَسْأَلُكَ الْهُدًى وَالثُّقُولَ وَالْعَفَافَ وَالْغِنَى“ (صحیح مسلم،

الذکر، باب فی الأدعیة، ح: ۲۷۲۱)

”یا اللہ! میں تجھ سے ہدایت، تقویٰ، پاکدا منی اور تو نگری کا سوال کرتا ہوں۔“

اسی لیے ہرامت کو تقویٰ کی تلقین کی گئی فرمایا۔

﴿ وَلَقَدْ وَصَّيْنَا الَّذِينَ أُوتُوا الْكِتَابَ مِنْ قَبْلِكُمْ وَإِيَّاكُمْ أَنْ أَتَقُولُوا أَنَّهُمْ

(النساء ۱۳۱/۴)

”جن کو تم سے پہلے کتاب دی گئی انہیں اور تمہیں ہم نے تقویٰ کی تلقین کی۔“

② توبہ | ان دونوں ساتھیوں کو آپ نے دوسری وصیت یہ فرمائی:

«أَتَّبِعِ السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا»

”گناہ کے بعد نیکی کر لیا کرو، وہ نیکی اس گناہ کو مٹا دے لے گی۔“

واقعی نیکیاں گناہوں کو ختم اور مٹا دلتی ہیں، جیسا کہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذَهِّبُنَّ الْسَّيِّئَاتِ﴾ (ہود/۱۱۴)

”بے شک نیکیاں گناہوں کو مٹا دلتی ہیں۔“

انسان خطا کا پتلا ہے اس سے غلطی کا سرزد ہو جانا مستبعد نہیں۔ لیکن چاہئے کہ انسان غلطی پر دوام و ثبات کی بجائے فوراً اللہ تعالیٰ کی طرف رجوع کرے اور توبہ و استغفار کرے، اللہ تعالیٰ اس کی غلطی معاف فرمادے گا۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ہے۔

﴿وَمَنْ يَعْمَلْ سُوءًا أَوْ يَظْلِمْ نَفْسَهُ ثُمَّ يَسْتَغْفِرِ اللَّهَ يَجِدِ اللَّهُ عَفْوًا رَّحِيمًا﴾ (النساء/۴)

(۱۱۰)

”جس آدمی سے غلطی ہو جائے یا اپنے آپ پر ظلم کر بیٹھے پھر اگر وہ اس کے بعد اللہ تعالیٰ سے معافی کی درخواست کرے تو وہ اللہ تعالیٰ کو بخشنے والا میریاں پائے گا۔“

یہ بھی اللہ تعالیٰ کا انسان پر فضل اور رحم ہے کہ انسان اگر غلطی کرے تو اس کے نامہ اعمال میں صرف ایک گناہ لکھا جاتا ہے اور جب انسان کوئی نیکی کا کام کرے تو اسے کم از کم دس گناہ ثواب ملتا ہے۔ اسی لئے کسی کا قول ہے۔

﴿وَيَقِيلُ لِّمَنْ غَلَبَتْ آحَادُهُ عَشَرَاتِهِ﴾

”جس کی اکاٹیاں، دہائیوں سے بڑھ جائیں اس کے لیے تباہی وہلاکت ہے۔“

اس لئے نبی ﷺ نے وصیت فرمائی کہ اگر کسی وقت گناہ سرزد ہو بھی جائے تو اس کے بعد نیکی کر لیا کرو اس نیکی کی وجہ سے برائی مٹ جائے گی۔ اگر انسان ہر گناہ کے بعد صرف ایک نیکی ہی کرے تو بھی نیکیاں گناہ سے زیادہ ہو جاتی ہیں۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

『كُلُّ بَنِي آدَمَ خَطَّاءٌ، وَخَيْرُ الْخَطَّائِينَ التَّوَّابُونَ』 (سنن ابن ماجہ،

الزهد، باب ذکر التوبہ، ح: ٤٢٥١)

”ہر انسان خطا کا پتلا ہے اور بہترین خطا کاروہ ہیں جو توبہ کر لیں۔“

جو شخص صدق دل سے توبہ کر لے اور اللہ تعالیٰ کے سامنے ندامت و شرمداری کا اظہار کرے تو اللہ تعالیٰ اس کی غلطی معاف کر دیتا ہے اور وہ یوں پاک ہو جاتا ہے گویا اس نے گناہ کیا ہی نہیں۔

انسانوں سے گناہوں کا سرزد ہونا فطری امر ہے البتہ گناہوں پر اصرار و دوام غلط ہے۔ انسان سے گناہ ہو جائے تو توبہ کرنی چاہئے اللہ تعالیٰ معاف کر دے گا۔ اسی لئے متقيوں کی صفات بیان کرتے ہوئے کہا گیا ہے۔

﴿وَلَمْ يُصْرُّوا عَلَىٰ مَا فَعَلُوا﴾ (آل عمران: ٣٥)

”وہ اپنے گناہوں پر اصرار نہیں کرتے۔“

رسول اکرم ﷺ نے فرمایا: ”اگر تم گناہ نہ کرو تو اللہ تعالیٰ تمہیں ختم کر کے تمہاری جگہ ایسے لوگوں کو لے آئے گا جو گناہ کے بعد اللہ تعالیٰ سے استغفار کریں گے اور اللہ تعالیٰ انہیں معاف کر دے گا۔“ (صحیح مسلم، التوبہ، باب سقوط الذنوب بالاستغفار والتوبۃ، ٢٧٣٩)

انسان جب صدق دل سے توبہ کرے تو اللہ تعالیٰ اس بندے پر ازحد خوش ہوتا ہے۔

آنحضرت ﷺ نے یہ بات ایک واضح مثال دے کر بیان فرمائی۔

”تمہارا کیا خیال ہے کوئی شخص دیران اور بے آب و گیاہ جنگل میں سفر کر رہا ہو جہاں کھانے پینے کی کوئی چیز نہ ہو اس کا زاد راہ اوٹھنی پر ہو۔ اس جنگل میں دوپہر کے وقت آرام کے وقفہ میں جب یہ سویا ہوا ہو اس کی اوٹھنی گم ہو جائے۔ وہ اوٹھنی کو تلاش کرنے کی مکمل سعی کرے اسے اوٹھنی نہ مل سکے وہ نامید ہو کر اپنی جگہ واپس آکر بیٹھ جائے اور اچاک اس کی اوٹھنی خود بخود واپس آجائے، کیا تم اس کی خوشی کا اندازہ کر سکتے ہو؟ جس قدر خوشی اس نامید شخص کو اوٹھنی کو حاصل کر لینے اور اپنے بیچ جانے پر ہوتی ہے۔ انسان کے توبہ کرنے سے اللہ تعالیٰ اس سے بھی زیادہ خوش ہوتا ہے۔“ (صحیح مسلم، التوبہ، ٢٧٣٣)

باب فی الحض على التوبہ، ح: ٢٧٣٣

توبہ کی قبولیت کی شرائط جب انسان اللہ تعالیٰ کے سامنے گناہ کا اعتراف کر کے توبہ کرے تو اللہ کریم توبہ قبول فرمایتا ہے۔ قرآن مجید میں ہے۔

﴿وَهُوَ الَّذِي يَقْبُلُ التَّوْبَةَ عَنِ عِبَادِهِ، وَيَعْفُوا عَنِ السَّيِّئَاتِ﴾ (الشوری ۴۲/۲۵)

”وہ اللہ تعالیٰ ہی تو ہے جو اپنے بندوں کی توبہ قبول فرماتا اور خطاؤں سے درگزر فرماتا ہے۔“

امام نووی رحمۃ اللہ علیہ شرح صحیح مسلم میں رقم طراز ہیں کہ ”توبہ کا معنی رجوع اور واپسی ہے۔ المذا توبہ سے مراد گناہوں سے رجوع ہے۔ اس کی تین شرطیں ہیں: ① گناہ کو ترک کرنا۔ ② اس پر ندامت کا اطمینان کرنا۔ ③ اور آئندہ گناہ نہ کرنے کا عزم کرنا۔ اور اگر معصیت کا تعلق انسانوں کے ساتھ ہو تو چوتھی شرط یہ بھی ہے کہ صاحب حق کو راضی کر لیا جائے۔“

شرح صحیح مسلم للنووی، کتاب التوبہ

قرآن کریم میں ارشاد ہے:

﴿يَتَأَبَّلُهَا الَّذِينَ إِمَانُوا تُوبُوا إِلَى اللَّهِ تَوْبَةً نَصُوحاً عَسَى رَبُّكُمْ أَن يُكَفِّرَ عَنْكُمْ سَيِّئَاتِكُمْ﴾ (التحريم ۶۶/۸)

”اے ایمان والو! اللہ تعالیٰ کی طرف خالص توبہ کرو امید ہے کہ تمہارا رب تمہارے گناہ معاف کر دے۔“

حسن اخلاق آپ نے اپنے دونوں ساتھیوں کو تیسرا وصیت یہ فرمائی کہ لوگوں کے ساتھ حسن اخلاق سے پیش آیا کرو۔ حسن اخلاق مسلمان کا بہترین وصف ہے۔ اور تمام انبیاء کرام ﷺ اعلیٰ اخلاق کا عمدہ نمونہ تھے۔ آنحضرت ﷺ کے اعلیٰ خلق کا تذکرہ قرآن کریم میں ان الفاظ سے ہے۔

﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾ (القلم ۶۸/۴)

”بے شک آپ اخلاق کی اعلیٰ قدرتوں پر فائز ہیں۔“

یک حدیث میں آپ نے اپنی بعثت کا مقصد بیان کرتے ہوئے فرمایا:

”إِنَّمَا بُعِثْتُ لِتُتَمَّمَ مَكَارِمَ الْأَخْلَاقِ“ (الموطأ، الجامع، باب ما جاء في

حسن الخلق، ومستند أَحْمَدُ مِنْ رِوَايَةِ أَبِي هُرَيْرَةَ وَإِسْنَادُهُ حَسْنٌ وَانْظُرْ صَحِيحَ الْجَامِعِ

(الصغير، ح: ۲۸۳۳)

”مَجْهَى مَكَارِمِ (اَعْلَى) اَخْلَاقِ كَيْمَلِ كَمَلَ لِيَ مَبْعُوثَ كَيْمَلَيَاً“.

ایک حدیث میں آپ نے اچھے اخلاق والے کو کامل مومن قرار دیا۔

«أَكْمَلُ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَحْسَنُهُمْ خُلُقًا» (سنن أبي داود، السنة، باب

الدليل على زيادة الإيمان ونقصانه، ح: ۴۶۸۲)، وجامع الترمذی، أبواب الرضاع،

باب ما جاء في حق المرأة على زوجها، ح: ۱۱۶۲)

”اہل ایمان میں سے سب سے کامل ایمان والا وہ ہے جس کے اخلاق سب سے عمدہ ہوں۔“

حضرت عائشہؓ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّ الْمُؤْمِنَ لِيُدْرِكُ بِحُسْنِ خُلُقِهِ دَرَجَةَ الصَّائِمِ الْقَائِمِ» (سنن أبي

داود، السنة، باب في حسن الخلق، ح: ۴۷۹۸)

”بے شک ایک مومن اپنے عمدہ اخلاق کی بدولت روزہ دار اور تجدُّر گزار کا درجہ پا لیتا ہے۔“

قیامت کے روز میزان میں سب سے وزنی عمل، اعلیٰ اخلاق ہو گا۔ آپ نے فرمایا:

«مَا مِنْ شَيْءٍ يُوضَعُ فِي الْمِيزَانِ أَنْقَلَ مِنْ حُسْنِ الْخُلُقِ» (سنن أبي

داود، السنة، باب في حسن الخلق، ح: ۴۷۹۹)، وجامع الترمذی، أبواب البر والصلة،

باب ما جاء في حسن الخلق، ح: ۲۰۰۳)

”بندے کی میزان میں حسن اخلاق سے زیادہ وزنی کوئی عمل نہ ہو گا۔“

حضرت عبد اللہ بن عمرو بن عاصؓ سے روایت ہے کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

«أَلَا أَخْبِرُكُمْ بِأَحَبِّكُمْ إِلَى اللَّهِ وَأَقْرَبِكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ؟

قالُوا: بَلَى قَالَ: أَحَاسِنُكُمْ أَخْلَاقًا» (صحیح ابن حبان، ح: ۴۸۵)

”کیا میں تمہیں ایسا شخص نہ بتاؤں جو اللہ تعالیٰ کو سب سے زیادہ محظوظ ہے اور وہ

قیامت کو میرے سب سے زیادہ قریب ہو گا؟» صحابہ نے کہا: ضرور بیان فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: «جس کا اخلاق سب سے عمدہ ہو۔»

آنحضرت ﷺ اگرچہ انتہائی اعلیٰ اخلاق کے مالک تھے اس کے باوجود یہ دعا کیا کرتے تھے:  
**«اللَّهُمَّ كَمَا حَسِنْتَ خَلْقِي فَحَسِّنْ خَلْقِي»** (مسند احمد: ۱/۴۰۳)

وصحیح ابن حبان، ح: ۹۵۹ وارواء الغلیل: ۱/۱۱۳)

”یا اللہ! تو نے جیسے میری صورت خوبصورت بنائی ہے ویسے میرے اخلاق بھی عمدہ بنا دے۔“

حضرت نواس بن سمعان رضی اللہ عنہ سے مروی ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:  
**«الْبُرُّ حُسْنُ الْخُلُقُ»** (صحیح مسلم، البر والصلة، باب تفسیر البر والاثم، ح: ۲۵۵۳)

”بنکی عمدہ اخلاق کا نام ہے۔“

## ۱۹۔ تقدیر اور توکل

عَنْ أَبِي الْعَبَّاسِ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: كُنْتُ خَلْفَ النَّبِيِّ ﷺ يَوْمًا، فَقَالَ: «يَا عَلَامُ! إِنِّي أَعْلَمُكَ كَلِمَاتٍ: احْفَظِ اللَّهَ يَحْفَظُكَ، احْفَظِ اللَّهَ تَحْذِهُ تُجَاهَكَ، إِذَا سَأَلْتَ فَاسْأَلِ اللَّهَ، وَإِذَا اسْتَعْنَتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ، وَاعْلَمْ أَنَّ الْأُمَّةَ لَوْ اجْتَمَعْتُ عَلَى أَنْ يَنْفَعُوكَ بِشَيْءٍ، لَمْ يَنْفَعُوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ لَكَ، وَإِنْ اجْتَمَعُوا عَلَى أَنْ يَضُرُّوكَ بِشَيْءٍ، لَمْ يَضُرُّوكَ إِلَّا بِشَيْءٍ قَدْ كَتَبَهُ اللَّهُ عَلَيْكَ، رُفِعَتِ الْأَقْلَامُ وَجَفَّتِ الصُّحْفُ» رواه الترمذی وقال حديث حسن صحيح وفي روایة غير الترمذی «احْفَظِ اللَّهَ تَحْذِهُ

أَمَامَكَ، تَعْرَفُ إِلَى اللَّهِ فِي الرَّخَاءِ يَعْرِفُكَ فِي الشَّدَّةِ  
وَاعْلَمُ أَنَّ مَا أَخْطَأْكَ لَمْ يَكُنْ لِيُصِيبُكَ، وَمَا أَصَابَكَ لَمْ  
يَكُنْ لِيُخْطِئَكَ، وَاعْلَمُ أَنَّ النَّصْرَ مَعَ الصَّبْرِ، وَأَنَّ  
الْفَرَجَ مَعَ الْكَرْبِ، وَأَنَّ مَعَ الْعُسْرِ يُسْرًا»

سیدنا ابوالعباس، عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ ایک روز میں  
نبی اکرم ﷺ کے پیچھے تھا تو آپ نے فرمایا: ”اے لڑکے! میں تمہیں چند  
(مفید) باتیں بتاتا ہوں۔ تو اللہ تعالیٰ کے احکام کی حفاظت کر (اس کے احکام  
کی پابندی کر) وہ تیری حفاظت کرے گا۔ تو اللہ تعالیٰ کے احکام کی حفاظت  
کر، تو اسے اپنے سامنے پائے گا؛ جب تو سوال کرے تو اللہ تعالیٰ ہی سے  
سوال کر۔ جب تو مدد طلب کرے تو اللہ تعالیٰ ہی سے مدد مانگ۔ یاد رکھ  
ساری دنیا جمع ہو کر تجھے فائدہ پہنچانا چاہے تو وہ تجھے کسی بات کا فائدہ اور نفع  
نہیں دے سکتی سوائے اس کے جو اللہ تعالیٰ نے تیرے لیے مقدر کر رکھا  
ہے۔ اور اگر سارے لوگ مل کر تجھے نقصان پہنچانا چاہیں تو وہ تیرا کچھ بھی  
نہیں بگاڑ سکتے سوائے اس نقصان کے جو اللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے مقدر  
کر رکھا ہو۔ قلم اٹھا لیے گئے اور صحیفے خشک ہو چکے ہیں۔“

(ترمذی نے اسے حسن صحیح کہا ہے) ترمذی کے علاوہ دوسرے محدثین کی  
روایت میں یوں ہے ”تو اللہ تعالیٰ کے احکام کی حفاظت کر تو اسے اپنے  
سامنے پائے گا۔ تو خوش حالی میں اس کی طرف رجوع کرو وہ تنگ دستی کے  
وقت تیری مدد فرمائے گا۔ یاد رکھو! جو چیز تمہیں نہیں ملی وہ تمہیں مل ہی  
نہیں سکتی تھی اور جو کچھ تجھے مل گیا اس سے تو محروم نہیں رہ سکتا تھا۔ یاد  
رکھو! اللہ تعالیٰ کی مدد صبر سے وابستہ ہے۔ اور تکالیف و مصائب کے بعد  
کشادگی اور فراخی آتی ہے۔ اور تنگی کے بعد آسانی بھی ہوتی ہے۔“

تخریج: جامع الترمذی، صفة القيامة، باب ۵۹، ح: ۲۵۱۶ وصحیح الجامع الصغیر للألبانی، ح: ۲۶۶۱.

**شرح الالفاظ:** [كُنْتُ خَلْفَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَوْمًا] میں ایک روز نبی ﷺ کے پیچھے تھا [یا غَلَامٌ] عربوں کے ہاں دودھ چھڑانے کی عمر سے ۹ برس تک کی عمر کے بچے کو "غلام" کہتے ہیں۔ ان کی عمر اس وقت تقریباً دس سال تھی۔ [كَلِمَاتٍ] یعنی نصائح۔ یہ جمع قلت کا وزن ہے کیونکہ ان کلمات کو حفظ کرنا نہایت آسان ہے اس لفظ کے آخر میں "تون" ان کلمات کی عظمت کے اظہار کے لیے ہے۔ [أَخْفَظِ اللَّهَ] اللہ تعالیٰ کی حفاظت کر یعنی اس کے عائد کردہ فرائض اور حدود کی پابندی کر اور ہمیشہ اس کا تقویٰ اختیار کئے رہ، اس کے منع کردہ اور ناپسندیدہ کاموں سے اجتناب کر۔ [يَحْفَظُكَ] وہ تیری جان، مال، اہل و عیال اور تیرے دین و دنیا کی حفاظت کرے گا۔ [ثُجَاهَكَ] "اپنے سامنے" یعنی تو جہاں بھی ہو گا حفاظت، امانت اور تائید میں تو اسے اپنے سامنے پائے گا۔ [فَاسْتَأْلِ اللَّهَ] اللہ تعالیٰ ہی سے مانگ۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ہے: (وَاسْتَأْلُوا اللَّهَ مِنْ فَضْلِهِ) (النساء ۳۲/۳) [فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ] اکیلے اللہ تعالیٰ ہی سے مدد مانگو کیونکہ تمہاری دعاوں کی قبولیت اور تمہاری اعانت کا اختیار اسی کو ہے کسی دوسرا کو نہیں۔ [رُفِعَتِ الْأَقْلَامُ] قلم اٹھائے جا چکے ہیں کیونکہ یہ تمام امور حیطہ تحریر میں آچکے ہیں۔ [جَعَلَتِ الصَّحْفُ] یہ تمام امور پسلے تحریر ہو چکے اور عرصہ ہوا اس تحریر کی روشنائی خشک ہو چکی۔ [صَحْفُ] سے مراد لوح محفوظ وغیرہ، وہ صحیفے ہیں جن میں کائنات کی تقدیریں درج ہیں۔ [الرَّحَاءُ] نعمت و خوشحالی اور فراؤانی۔ [إِنَّ الْفَرَجَ مَعَ الْكَذِبِ] فرج سے مراد غم سے نجات ہے اور غم سے دل کی تیکنگی مراد ہے۔

**تشریح:** اس حدیث میں آنحضرت ﷺ نے اپنے بچا زاد بھائی ابوالعباس عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ کو چند نصیحتیں فرمائی ہیں بظاہر اس حدیث کے مخاطب عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہ ہیں لیکن فی الحقيقة آپ نے ان کی وساطت سے یہ تمام مسلمانوں کو ہدایات دی ہیں یہ ہدایات اور نصائح بڑی جامع ہیں ان پر عمل پیرا ہونے کی صورت میں ایک مسلمان کا ایمان

تکمیل پذیر ہوتا ہے دنیا سنور جاتی ہے، وہ دنیا کی پروا نہیں کرتا اور اپنا حاجت روا صرف اللہ تعالیٰ ہی کو سمجھتا ہے اور اسے دنیا کے کسی بھی شخص کا ذر نہیں رہتا وہ اللہ تعالیٰ کی حفاظت اور امان میں آ جاتا ہے۔

**پہلی نصیحت: اللہ تعالیٰ کے احکام کی حفاظت** آپ نے نصیحتوں سے قبل انہیں اپنی جانب اچھی طرح متوجہ ہونے کے لیے فرمایا ہے! میں تمہیں چند باتیں سکھانے لگا ہوں۔ آپ کا مقصود یہ تھا کہ یہ اہم باتیں ہیں انہیں غور سے سن کر یاد رکھنا۔ اسے پوری طرح متوجہ کر کے آپ نے فرمایا:

«احْفَظْ اللَّهَ تَجْدِهُ تُجَاهَكَ»

”تم اللہ تعالیٰ کے احکام کی حفاظت کرو یعنی اس کے احکام کی اطاعت کرتے رہو تم اللہ تعالیٰ کو اپنے سامنے پاؤ گے۔“

یعنی تم جب تک اللہ تعالیٰ کے احکام کی حفاظت کرو گے اللہ تعالیٰ تمہاری حفاظت کرے گا اور اس کی رحمت و برکت ہر وقت شامل حال ہو گی۔ یہ حقیقت ہے کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کے احکام کا پابند اور اس کا فرمانبردار ہوتا ہے تو اللہ تعالیٰ خود اس کی نگہبانی اور حفاظت فرماتا ہے۔ اور ایسی جگہ سے اس کی روزی کا انتظام کرتا ہے کہ انسان کے وہم و گمان میں بھی نہیں ہوتا۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہے۔

﴿وَمَنْ يَتَّقِ اللَّهَ يَجْعَلَ لَهُ بَغْرِيْثًا ﴾ وَيَرْزُقُهُ مِنْ حَيْثُ لَا يَحْتَسِبُ ﴾

(الطلاق / ۶۵)

”جو شخص اللہ تعالیٰ سے ڈرتا ہے اللہ تعالیٰ اس کے لیے کوئی سبیل نکال دیتا ہے اور ایسی جگہ سے روزی فراہم کرتا ہے۔ جس کا اسے وہم و گمان بھی نہیں ہوتا۔“

اس سلسلہ میں صحابہ کرام کی زندگیوں میں ہمیں بہت سے واقعات ملتے ہیں جن سے اللہ تعالیٰ کے اس ارشاد کی مزید تصدیق ہو جاتی ہے۔

صحابی رسول حضرت سفینہ بن عثمان کا واقعہ مشور ہے کہ ایک دفعہ دوران سفر جنگل میں جا رہے تھے کہ اچانک ایک خونخوار شیر آپنچا وہ حملہ کرنے لگا تو حضرت سفینہ بن عثمان نے فرمایا:

اے شیر! یاد رکھو! میں رسول اللہ ﷺ کا ساتھی اور خادم ہوں کیا تو مجھے کھائے گا؟ چنانچہ ان کا بیان ہے کہ شیر حملہ سے رک گیا اگر دن جھکا کر ان کے پاؤں چائے لگا اور اس نے ان کی ٹکرائی کی تاکہ کوئی دوسرا جانور انہیں پریشان نہ کرے۔

اسی طرح مسلمانوں کے ایک لشکر کو رات جنگل میں ٹھہرنے کی ضرورت پیش آئی حضرت عقبہ بن عامر رضی اللہ عنہ نے زور سے اعلان کیا کہ محمد رسول اللہ ﷺ کے ساتھی آج رات اس جنگل میں قیام کریں گے لہذا تمام جانور جنگل خالی کر دیں۔ ان کا اعلان سنتے ہی تمام جانور اپنے بچوں کو لے کر جنگل سے باہر چلے گئے۔

اسی طرح صحیح مسلم میں ایک واقعہ مذکور ہے کہ آنحضرت ﷺ نے حضرت ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ کی سربراہی میں تین سو آدمیوں کا ایک لشکر کفار پر نظر رکھنے کے لیے ساحل سمندر کی طرف بھیجا اور صرف ایک تھیلی کھجوروں کی ان کے سپرد کی۔ کیونکہ انہیں دینے کے لئے اس کے علاوہ کوئی چیز موجود نہ تھی۔ حضرت جابر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں کہ حضرت ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ روزانہ صرف ایک ایک کھجور دیتے۔ کسی نے پوچھا آپ ایک کھجور سے کیا کرتے تھے؟ فرمایا! ہم اسی ایک کھجور سے سارا دن گزارا کرتے، کھجور کھا کر پانی پی لیتے اور سارا دن کھجور کی گٹھلی کو بچوں کی طرح چوستے رہتے اور ہم بھوک کے ہاتھوں مجبور ہو کر لانٹھیوں سے درختوں کے پتے جھاڑ کر انہیں پانی میں بھگو بھگو کر کھایا کرتے۔ عربی میں پتوں کو الخطب کہتے ہیں اسی منابت سے یہ لشکر جیش الخطب کہلاتا ہے۔

حضرت جابر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں ہم سمندر کے کنارے جا رہے تھے کہ ہمیں ساحل سمندر پر ایک بہت بڑا میلا نظر آیا ہم وہاں پہنچنے تو وہ عبرنا می ایک سمندری جانور تھا۔ پہلے تو ابو عبیدہ رضی اللہ عنہ نے کہا یہ مردہ ہے۔ حرام ہے ہم نہیں کھاسکتے پھر سوچا کہ ہم رسول اللہ ﷺ کے فرستادے کی بناء پر کھاسکتے ہیں۔ حضرت جابر رضی اللہ عنہ کہتے ہیں ہم تین سو آدمی تھے وہاں ایک ماہ ہمارا قیام رہا اور ہم اس کا گوشت کھاتے رہے۔ اس کی آنکھ کے گڑھے سے ہم نے کئی مٹکے چربی حاصل کی اور ہم اس سے بیل کے جسم کے مطابق ٹکڑے کاٹ کاٹ کر کھاتے رہے۔ اور

ہم سب خوب فریہ ہو گئے۔

ابو عبیدہ بن شریر نے جانور کی جامت کا اندازہ لگانے کے لیے اس کی آنکھ کے گڑھے میں لوگوں کو بیٹھنے کا کام تو تیرہ آدمی اس کے اندر سما گئے پھر سب سے اوپر جاؤ اور اس پر پالان باندھا اور سب سے طویل آدمی کو اونٹ پر بٹھا کر اس کی پسلی کے نیچے بے گزار اگیا تو پسلی اس قدر بلند تھی کہ وہ بڑے آرام سے نیچے سے گزر گیا۔ جب ہم وہاں سے روانہ ہونے لگے تو ہم اس کا گوشت اپنے ہمراہ مہینہ بھی لے گئے وہاں پہنچ کر ہم نے آخر حضرت مسیح موعود سے یہ واقعہ ذکر کیا تو آپ نے فرمایا:

«هُوَ رِزْقٌ أَخْرَجَهُ اللَّهُ لَكُمْ» (صحیح مسلم، الصید، باب إباحة میتات البحر،

ح: ۱۹۳۵)

”وہ (خصوصی) رزق تھا جو اللہ تعالیٰ نے تمہارے لیے نکالا تھا۔“

پھر آپ نے دریافت فرمایا: تمہارے پاس اس کا گوشت موجود ہے تو ہمیں بھی دو چنانچہ ہم نے آپ کی خدمت میں بھیجا تو آپ نے بھی تناول فرمایا۔ چونکہ یہ لوگ اللہ تعالیٰ کی راہ میں نکلے ہوئے اس کے مخلص بندے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے کیسے ان کے رزق کا انتظام فرمادیا۔ (امن کائن لله کائن الله له) کا بھی یہی مفہوم ہے کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کا بن جائے اپنے آپ کو اس کا مطیع اور فرمانبردار کر لے اور اس کے احکام کا عامل اور پابند ہو جائے تو اللہ تعالیٰ اس کی حفاظت کرتا، اس کی ضروریات پوری کرتا اور اس کی پریشانیاں دور فرمادیتا ہے۔

اصحاب الاخذود کے واقعہ میں جب ایک بچہ اللہ تعالیٰ پر ایمان لے آیا۔ بادشاہ اور اس کے حواریوں نے اسے قتل کرنے کے مختلف منصوبے بنائے۔ ایک دفعہ اسے قتل کرنے کے لیے سمندر میں ڈالنے کے لیے لے گئے لیکن اللہ تعالیٰ نے دشمنوں کو ہلاک کر دیا اور اس کی حفاظت فرمائی، ایک دفعہ اسے مار ڈالنے کی خاطر پہاڑ کے اوپر لے گئے تاکہ وہاں سے دھکا دے کر نیچے گرا دیں تو اللہ تعالیٰ نے اس کی حفاظت فرمائی اور پہاڑ کو حرکت ہوئی وہ سب لوگ نیچے جا گرے اور وہ بچہ محفوظ رہا۔ (صحیح مسلم، الزهد، باب قصہ

أصحاب الاخذود والساحر والراہب والغلام، حدیث: ۳۰۰۵)

حضرت جرج تج ﷺ کے ایک نیک، صالح اور متقی بندے تھے۔ اس زمانے کی ایک عورت نے بد کاری کی، اس کے بطن سے پچھے تولد ہوا اب اس سے پوچھ گچھ کی گئی تو اس نے جرج تج کا نام لے لیا کہ یہ پچھے اس کا ہے لوگ طرح طرح کی باتیں کرنے لگے کہ جرج تج تو بڑا علیم و زاہد بنتا تھا۔ مگر پوشیدہ طور پر ایسے کام بھی کرتا ہے۔ جوشِ مخالفت میں وہ لوگ ان کے عبادت خانے کو گرانے آئے۔ جرج تج اس ساری صورت حال سے بے خبر تھے۔ انہوں نے لوگوں سے کہا یہ مجھ پر الزام ہے۔ پچھے لاو پچھے کو لایا گیا تو جرج تج نے پچھے پوچھا کہ تمہارا باپ کون ہے؟ اللہ تعالیٰ کی قدرت سے پچھے بول پڑا اور اس نے بتا دیا کہ میرا باپ فلاں ہے اور لوگوں کو جرج تج کی بے گناہی اور پاکدا منی کا یقین ہو گیا۔ (صحیح مسلم، البر والصلة الادب، باب تقديم بر الوالدين على التطوع بالصلوة..... ح: ۲۵۵۰)

دیکھیں اللہ تعالیٰ نے کیسے اپنے بندے کی حفاظت فرمائی اور اس کی عفت کا اظہار کروایا۔ ان واقعات سے آنحضرت ﷺ کی اس نصیحت کی تائید و تصدیق ہوتی ہے کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کے دین و احکام کی پابندی کرتا ہے تو اللہ تعالیٰ خود اس کی حفاظت کرتا اور اس کے ساتھ ہوتا ہے۔ علامہ اقبال نے یہ بات ایک شعر میں یوں بیان کی ہے۔

کی محمد سے وفا تو نے تو ہم تیرے ہیں  
یہ جہاں چیز ہے کیا؟ لوح و قلم تیرے ہیں

وَإِذَا سَأَلْتَ فَاسْتَشِّلِ اللَّهُ

آنحضرت ﷺ نے حضرت عبد اللہ بن عثیمین کو دوسری وصیت فرمائی، جب بھی مانگنا ہو تو صرف اللہ تعالیٰ سے مانگو۔ اس کا تعلق توحید سے ہے کہ انسان اپنی ہر قسم کی ضرورت صرف اللہ تعالیٰ کے سامنے پیش کرے۔ وہی حاجت روا اور مشکل کشا ہے اس کے علاوہ کسی اور کو حاجت روا اور مشکل کشا سمجھنا توحید کے منافی اور شرک ہے۔ تمام انسان خواہ وہ کتنے ہی نیک کیوں نہ ہوں، اپنی تمام حاجات و ضروریات کے لیے اللہ تعالیٰ کے محتاج ہوتے ہیں۔ جو شخص اللہ تعالیٰ سے مانگتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس کی ضرورت کو پورا فرماتا ہے۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّ اللَّهَ حَبِيْبٌ كَرِيمٌ يَسْتَحْيِي إِذَا رَفَعَ الرَّجُلُ إِلَيْهِ يَدَيْهِ أَنْ يَرْدَهُمَا صِفْرًا خَائِيْتَيْنِ» (سنن أبي داود، الوتر، باب الدعاء، ح: ۱۴۸۸ وجامع الترمذى، الدعوات، باب: ۱۰۵، ح: ۳۵۵۶ وسنن ابن ماجه، الدعاء، باب رفع اليدين في الدعاء، ح: ۳۸۶۵)

”بے شک اللہ تعالیٰ صاحب حیا و کرم ہے جب بندہ اللہ تعالیٰ کے سامنے ہاتھ پھیلاتا ہے تو اللہ تعالیٰ کو حیا آتی ہے کہ اسے خالی ہاتھ واپس کرے۔“

اللہ تعالیٰ تو اس قدر محباں ہے کہ رات کے وقت جب ساری کائنات آرام کرتی ہے اللہ تعالیٰ رات کے آخری حصے میں پہلے آسمان پر تشریف لا کر بندوں کو پکارتا ہے:  
 ﴿کیا ہے کوئی مغفرت کا طالب؟ میں اسے معاف کر دوں۔﴾  
 ﴿کوئی ہے مجھے پکارنے والا؟ میں اس کی پکار کا جواب دوں۔﴾  
 ﴿ہے کوئی سائل؟ کہ اسے عطا کروں۔﴾

(اس طرح مختلف چیزوں کا نام لے کر اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کو پکارتا ہے) اور یہ سلسلہ صحیح تک جاری رہتا ہے۔ (صحیح البخاری التهجد، باب الدعاء والصلة من آخر اللیل .....، حدیث: ۱۲۵ و صحیح مسلم، صلاة المسافرين، باب الترغیب فی الدعاء والذکر فی آخر اللیل، حدیث ۷۵۸۔)

پس اپنی ہر حاجت و ضرورت اللہ تعالیٰ ہی سے طلب کی جائے۔

انبیاء کرام کا اسوہ بھی یہ ہے کہ انہوں نے اپنی ہر ضرورت کے لیے اللہ تعالیٰ سے درخواست کی، حضرت آدم ﷺ پر آزمائش آئی تو انہوں نے دعا کی۔

﴿رَبَّنَا ظلمَنَا أَنفُسَنَا وَإِنْ لَمْ تَغْفِرْ لَنَا وَتَرْحَمْنَا لَنَكُونَنَّ مِنَ الْخَسِيرِينَ ﴾ (۲۲)

(الأعراف/ ۷۲۳)

”اے ہمارے رب! ہم اپنی جانوں پر ظلم کر بیٹھے اگر تو ہمیں معاف نہ کرے اور ہم پر رحم نہ کرے تو ہم خارہ پانے والوں میں سے ہوں گے۔“

حضرت نوح ﷺ جب قوم کو تبلیغ کر کے عاجز آگئے تو دعا کی:

﴿ أَيَ مَعْلُوبٌ فَأَنْتَ صَرِّ ﴾ (القمر ٥٤/١٠)

”یا اللہ! میں عاجز آگیا ہوں تو میری مدد فرم۔“

حضرت یونس ﷺ پر پیشانی کا شکار ہوئے، مچھلی کے پیٹ میں جا پہنچے تو دعا کی:

﴿ لَا إِنَّهُ إِلَّا أَنْتَ سُبْحَانَكَ إِنِّي كُنْتُ مِنَ الظَّالِمِينَ ﴾ (آل عمران ٨٧)

(الأنبياء ٢١)

”یا اللہ! تیرے سوا کوئی سچا معبود نہیں۔ تو ہر عیب سے پاک ہے اور میں ہی خطاکار ہوں۔“

خود نبی کریم ﷺ نے بھی اپنی ہر پریشانی اور ضرورت کے وقت اللہ تعالیٰ سے درخواست کی۔ انسان اگر اللہ تعالیٰ سے سوال نہ کرے اور کچھ نہ مانگے تو اللہ تعالیٰ ناراض ہوتا ہے۔  
چنانچہ ایک حدیث میں ہے۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ لَمْ يَسْتَأْنِ اللَّهَ يَغْضَبُ عَلَيْهِ» (جامع الترمذی، الدعوات، باب: ٢

ح: ٣٣٧٣ وسنن ابن ماجہ، الدعاء، باب فضل الدعاء، ح: ٣٨٢٧ وابن سناہ حسن)

”بیو شخص اللہ تعالیٰ سے نہ مانگے تو وہ اس سے ناراض ہو جاتا ہے۔“

یعنی دنیا کے لوگوں سے مانگا جائے تو ناخوش ہوتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ اس قدر مریان ہے کہ مانگنے سے خوش اور نہ مانگنے سے ناراض ہوتا ہے۔ کسی نے کیا خوب کہا ہے:

لَا تَسْأَلْ بَنِي آدَمَ حَاجَتَهُ

وَاسْأَلِ الَّذِي أَبْوَابُهُ لَا تَحْجُبُ

اللَّهُ يَغْضَبُ إِنْ تَرَكْتَ سُؤَالَهُ

وابنُ آدَمَ حِينَ يُسْأَلُ يَغْضَبُ

”یعنی انسان سے کوئی چیز نہ مانگو۔ بلکہ اس سے مانگو جس کے کرم و سخاوت کے دروازے ہمیشہ کھلے رہتے ہیں کبھی بند نہیں ہوتے اگر تو اللہ سے مانگنا ترک کروے وہ ناراض ہو گا، جبکہ اس کے بر عکس اگر انسان سے سوال کیا جائے تو وہ ناراض ہو جاتا ہے۔“

انسان اور رب میں کتنا فرق ہے کہ اللہ تعالیٰ سے ماں گا چھوڑ دیں تو وہ ناراض ہوتا ہے اور ابن آدم سے کچھ ماں گا جائے تو ناراض ہو جاتا ہے۔ اس لیے آنحضرت ﷺ نے وصیت فرمائی۔

﴿وَإِذَا سَئَلْتَ فَاسْأَلْ إِلَهَكُمْ﴾

”جب بھی مانگو تو صرف اللہ تعالیٰ ہی سے مانگو۔“

**وَإِذَا أَسْتَعْتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ** ”جب مدد مانگو تو صرف اللہ تعالیٰ سے مانگو۔“

توحید کے مفہوم میں یہ چیز بھی شامل ہے کہ انسان اپنی ہر مشکل اور پریشانی کے حل کے لیے اللہ تعالیٰ سے مدد کا طالب ہو۔ کیونکہ وہی اس کے لائق ہے کہ انسان کی مدد کرے اس کے علاوہ کسی میں اس کی طاقت ہے نہ اختیار۔ اس بات کی اہمیت کے پیش نظر نماز کی ہر رکعت میں یہ اقرار کرایا جاتا ہے۔

﴿إِيَّاكَ نَعْبُدُ وَإِيَّاكَ نَسْتَعِينُ﴾ (الفاتحة: ۱/۵)

”یا اللہ! ہم خاص تیری ہی عبادت کرتے ہیں اور خاص تجھے ہی سے مدد چاہتے ہیں۔“

نفع اور نقصان کا مالک صرف اللہ تعالیٰ ہے اور کوئی نہیں، فرمایا:

﴿وَلَا تَنْدَعُ مِنْ دُونِ اللَّهِ مَا لَا يَنْفَعُكَ وَلَا يَضُرُّكَ فَإِنَّ فَعْلَتْ فِيْنَكَ إِذَا مِنَ الظَّلَمِيْنَ وَلَا يَمْسِكَ اللَّهُ بِعِصْرٍ فَلَا كَاشِفَ لَهُ إِلَّا هُوَ وَإِنْ بُرِدَكَ بِخَيْرٍ فَلَا رَأَدَ لِفَضْلِهِ وَيُصَبِّبُ بِهِ مَنْ يَشَاءُ مِنْ عِبَادِهِ وَهُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾ (یونس: ۱۰۶-۱۰۷)

”تم اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی کو مت پکارو جو تمیں نفع دے سکتے ہیں نہ نقصان اگر تم نے ایسا کیا تو ظالموں میں سے ہو گے اور اگر اللہ تعالیٰ تمیں نقصان پہنچانا چاہے تو اسے اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی روک نہیں سکتا اور اگر وہ فائدہ دینا چاہے تو اس کے فضل کو بھی کوئی روک نہیں سکتا۔ وہ جسے چاہے اپنے فضل سے نوازتا ہے وہی بخشنے والا، مربیان ہے۔“

جو لوگ اللہ تعالیٰ کے علاوہ کسی اور سے مدد طلب کرتے ہیں۔ ان کی عاجزی کا تذکرہ یوں

فرمایا:

﴿ أَيُشْرِكُونَ مَا لَا يَخْلُقُ شَيْئًا وَهُمْ يُخْلَقُونَ ﴾ ١٩١  
 أَنفُسَهُمْ يَصْرُونَ ١٩٢ وَإِن تَدْعُوهُمْ إِلَى الْهُدَى لَا يَتَّبِعُوكُمْ سَوَاءٌ عَلَيْكُمْ  
 أَدْعُوكُمْ هُمْ أَنْتُمْ صَدِّيقُونَ ١٩٣ إِنَّ الَّذِينَ تَدْعُونَ مِنْ دُونِ اللَّهِ عِبَادٌ  
 أَمْثَالُكُمْ فَأَدْعُوكُمْ فَلَيَسْتَجِبُوا لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ صَدِّيقِينَ ١٩٤﴾  
 (الأعراف / ١٩١-١٩٤)

”کیا یہ لوگ ان کو شریک ٹھرا تے ہیں جو پیدا کرنے کی طاقت نہیں رکھتے بلکہ وہ خود اللہ تعالیٰ کی مخلوق ہیں۔ جو اپنی مدد کر سکتے ہیں نہ ان پکارنے والوں کی۔ اگر تم ان لوگوں کو ہدایت کی طرف بلاو بھی تو یہ تمہارا کہنا نہ مانیں گے۔ تم انہیں بلاو یا خاموش رہو، برابر ہے۔ بے شک اللہ تعالیٰ کے سواتم جن کو پکارتے ہو وہ تو تم جیسے بندے ہیں انہیں پکار کر دیکھو۔ اگر تم سچ ہو تو انہیں تمہاری بات پوری کرنی چاہیئے۔“

اسی طرح مزید فرمایا:

﴿ أَمَّنْ يُحِبُّ الْمُضطَرَّ إِذَا دَعَاهُ وَيَكْسِفُ أَسْوَءَهُ ﴾ (النمل / ٢٧-٦٢)

”کون ہے جو پریشان حال کی پکار کا جواب دے جب وہ پکارے اور وہ تکلیف کو ہٹائے۔“

یعنی اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی نہیں۔ چونکہ پکار سننے والا مدد کو پہنچنے والا، اور مصائب کو دور کرنے والا اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی نہیں اس لیے جب بھی مدد کی ضرورت ہو تو صرف اور صرف اللہ تعالیٰ ہی سے مانگنی چاہیئے۔ حضرت عبد اللہ کو رسول اللہ ﷺ نے یہی وصیت فرمائی:

”وَإِذَا اسْتَعْنَتَ فَاسْتَعِنْ بِاللَّهِ“

”جب بھی مدد مانگو تو صرف اللہ تعالیٰ ہی سے مانگو۔“

خیال رہے اس سے مراد فوق الاسباب یعنی ذرائع اور وسائل کے بغیر مدد طلب کرنا ہے۔ اسباب و وسائل کے بغیر صرف اور صرف اللہ تعالیٰ ہی مدد فرماتا ہے۔ اور اسباب و

وسائل کے مطابق انسان بھی ایک دوسرے کی مدد کرتے ہیں۔ اسی لیے فرمایا:

﴿وَتَعَاوَنُوا عَلَى الْمِلْكِ وَالنَّقْوَى﴾ (المائدۃ ۵/۲)

”یعنی اور تقویٰ کے کاموں میں ایک دوسرے کی مدد کرو۔“

**توکل علی اللہ** آپ نے مزید نصیحت یہ فرمائی کہ ساری انسانیت مل کر تمہیں کوئی فائدہ پہنچانا چاہے تو نہیں پہنچا سکتی۔ اسی طرح سب لوگ مل کر تمہیں نقصان پہنچانا چاہیں تو کچھ نہیں بگاڑ سکتے وہی ہو گا جو اللہ تعالیٰ کو منظور ہو۔

مدعی لاکھ برا چاہے تو کیا ہوتا ہے  
وہی ہوتا ہے جو منظور خدا ہوتا ہے

قرآن مجید میں متعدد مقالات پر اللہ تعالیٰ پر توکل اور بھروسے کا حکم دیا گیا ہے۔

﴿وَعَلَى اللَّهِ فَلِيَسْتَوْكِلَ الْمُؤْمِنُونَ﴾ (آل عمران ۳/۱۲۲)

”اہل ایمان کو تو اللہ تعالیٰ ہی پر بھروسہ رکھنا چاہیے۔“

﴿عَلَيْهِ تَوَكِّلتُ وَعَلَيْهِ فَلِيَسْتَوْكِلَ الْمُتَوَكِّلُونَ﴾ (یوسف ۱۲/۶۷)

”میرا اللہ تعالیٰ ہی پر بھروسہ ہے اور بھروسہ کرنے والوں کو اسی پر بھروسہ کرنا چاہیے۔“

﴿قُلْ لَنَّ يُصِيبَنَا إِلَّا مَا كَتَبَ اللَّهُ لَنَا هُوَ مَوْلَانَا وَعَلَى اللَّهِ فَلِيَسْتَوْكِلَ الْمُؤْمِنُونَ﴾ (التوبۃ ۹/۵۱)

”کہہ دیجئے ہمیں وہی پہنچے گا جو اللہ تعالیٰ نے ہمارے لیے لکھ دیا ہے اور وہی ہمارا

کار ساز ہے اہل ایمان کو چاہیے کہ اسی پر بھروسہ کریں۔“

جو شخص اللہ تعالیٰ پر بھروسہ رکھے اسے اللہ تعالیٰ ہی کافی ہے۔

﴿وَمَنْ يَتَوَكَّلْ عَلَى اللَّهِ فَهُوَ حَسْبُهُ﴾ (الطلاق ۳/۶۵)

”اور جو اللہ تعالیٰ پر توکل کرے تو وہ اس کے لیے کافی ہے۔“

ایک حدیث میں آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”اللہ تعالیٰ پر بھروسہ رکھو جیسا کہ اس پر بھروسہ رکھنے کا حق ہے۔ تو وہ تمہیں پرندوں کی طرح رزق دے گا کہ وہ صحیح کو خالی پیٹ گھونسلوں سے نکلتے ہیں اور شام کو پیٹ بھر کر واپس لوٹتے ہیں۔“ (سنن ابن ماجہ، الزہد

باب التوکل والیقین، ح (۳۴۲۳)

صرف اللہ تعالیٰ پر توکل اور بھروسہ کرنا ایمان کا تقاضا ہے۔ اس لیے آپ نے یہ فصیحت بھی فرمائی کہ مومن کا پورا اعتماد، بھروسہ اور توکل صرف اللہ تعالیٰ پر ہونا چاہیئے۔ لوگ نفع پہنچا سکتے ہیں نہ نقصان۔ ہاتھ پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ رہنے کو توکل نہیں کہتے بلکہ محنت و کوشش کے بعد نتائج و عواقب کو اللہ تعالیٰ کے سپرد کرنے کا نام توکل ہے۔

**ازالہ مشاکل** آپ نے یہ بھی فرمایا کہ آسودگی و خوشحالی کے دونوں میں اللہ تعالیٰ کو یاد رکھو وہ تنگدستی میں تمہاری مدد کرے گا۔

**قدیر** آپ نے فرمایا: یاد رکھو تم جس چیز سے محروم ہو وہ تمہاری قسمت میں نہیں تھی اور جو تمہیں مل گئی ہے وہ مل کر رہنی تھی کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کے فیصلے ہیں جو بہر حال پورے ہو کر رہتے ہیں۔

**صبر** آخر میں رسول اللہ ﷺ نے صبر کی اہمیت و فضیلت کے بارے میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ کی مدد صبر سے وابستہ ہے اور تکالیف کے بعد خوشحالی آیا کرتی ہے۔ اور تنگی کے ساتھ آسانی بھی ہوتی ہے۔ لہذا کسی موقع پر کوئی امتحان، آزمائش یا پریشانی ہو تو صبر کرنا اور اللہ تعالیٰ سے مدد طلب کرنی چاہیئے۔ آخر کار وہ تکلیف اور پریشانی دور ہو جائے گی۔

## ۲۰۔ شرم و حیا جزو ایمان ہے

عَنْ أَبِي مَسْعُودٍ عُقْبَةَ بْنَ عَمْرُو الْأَنْصَارِيِّ الْبَدْرِيِّ  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ  
النَّاسُ مِنْ كَلَامِ الْبُوَّةِ الْأُولَى إِذَا لَمْ تَسْتَحِيْ فَاصْنَعْ مَا  
شِئْتَ» (رواه البخاری)

سیدنا ابو مسعود عقبہ بن عمرو الانصاری بدراہی رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا "سابقہ نبوت کے کلام میں سے لوگوں نے جو باتیں پائی ہیں، ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ جب تو حیا چھوڑ دے تو بودل چلے

کر۔“

**تخریج:** صحيح البخاری، الأنبياء، باب: ٥٤، ح: ٣٤٨٣، ٣٤٨٤.

**شرح الالفاظ:** [إِنَّ مِمَّا أَدْرَكَ النَّاسُ مِنْ كَلَامِ النَّبِيَّ الْأُولَى] یعنی وہ حکم جس پر تمام شریعتیں متفق ہیں۔ سابقہ تمام انبیاء کی شریعتوں میں حیا ایک ممدوح صفت رہی اور اس کا حکم دیا جاتا رہا اور یہ حکم کسی بھی شریعت میں منسوخ نہیں ہوا۔ [فَاصْنَعْ مَا شِئْتَ] جو دل چاہے کراس میں تهدید اور وعدہ ہے۔

**تشریح:** اس حدیث مبارک میں آنحضرت ﷺ نے حیا کی اہمیت واضح فرمائی ہے کہ اللہ تعالیٰ کے نزدیک یہ اس قدر اہم ہے کہ یہ تمام سابقہ انبیاء کی تعلیمات کا جزو رہا ہے جب حیا ہی نہیں تو انسان جو دل چاہے کرتا رہے اسے کوئی روک نہیں سکتا۔

اس فطری جذبہ کو کہتے ہیں جو انسان کو نیکی کی طرف راغب کرتا، برائیوں اور خلاف مردوں کاموں سے نفرت دلاتا ہے۔ ایک مسلمان کے ایمان کا تقاضا یہ ہے کہ وہ بحیا ہو۔ آنحضرت ﷺ نے اسے ایمان کا ایک شعبہ قرار دیا ہے، فرمایا:

«الإِيمَانُ بِضُّعْ وَسَبْعُونَ شُعْبَةً، فَأَفْضَلُهَا قَوْلُ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَأَدَنَاهَا إِمَاطَةُ الْأَذْيَ عنِ الطَّرِيقِ وَالْحَيَاءُ شُعْبَةٌ مِّنَ الإِيمَانِ»

(صحيح مسلم، الإيمان، باب بيان عدد شعب الإيمان، ح: ٣٥)

”ایمان کے ستر سے زائد شعبے ہیں ان میں سب سے افضل شعبہ لا الہ الا اللہ یعنی توحید ہے اور سب سے کم تر درجہ راستہ سے تکلیف وہ چیز کو ہٹانا ہے اور حیا بھی ایمان کا ایک شعبہ ہے۔“

حضرت ابو ہریرہ اور ابو بکر اور عمران بن حصین رضی اللہ عنہم سے روایت ہے، آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

«الْحَيَاءُ مِنَ الإِيمَانِ وَالْإِيمَانُ فِي الْجَنَّةِ» (سنن ابن ماجہ، الزهد، باب الحیاء، ح: ٤١٨٤) وابن حبان (موارد الظمان)، ح: ٢٤، ١٩٢٩ والمعجم الصغیر

للطبراني: (١١٥/٢)

”حیا ایمان کا حصہ ہے اور ایمان دخول جنت کا ذریعہ ہے۔“

ایمان دار شخص با حیا ہوتا ہے اور جس میں حیا کا جذبہ نہ ہو گویا وہ ایمان کے اس وصف سے محروم ہے آنحضرت ﷺ نے ایک آدمی کو سنا کہ وہ اپنے بھائی کو حیا کی کثرت پر سرزنش کر رہا تھا۔ آپ نے فرمایا:

«دَعْهُ، فَإِنَّ الْحَيَاةَ مِنَ الْإِيمَانِ» (صحیح البخاری، الإیمان، باب الحیاء من

الإیمان، ح: ۲۴) و صحیح مسلم، الإیمان، باب بیان شعب الإیمان، ح: ۳۶)

”اسے رہنے والے کچھ نہ کو، حیا ایمان کا حصہ ہے۔“

آپ ﷺ نے حیا کی مدح کرتے ہوئے فرمایا:

«الْحَيَاةُ خَيْرٌ كُلُّهُ» (صحیح البخاری، الأدب، باب الحیاء، ح: ۶۱۱۷) و صحیح

مسلم، الإیمان، باب بیان شعب الإیمان، ح: ۳۷)

”حیا مکمل طور پر خیری خیر ہے۔“

حیا کی اہمیت کے ضمن ہی میں آپ نے فرمایا:

«مَا كَانَ الْفُحْشُ فِي شَيْءٍ إِلَّا شَانَهُ وَمَا كَانَ الْحَيَاةُ فِي شَيْءٍ إِلَّا

زَانَهُ» (سنن ابن ماجہ، الزهد، باب الحیاء، ح: ۴۱۸۵)

”بے حیائی جس میں ہوا سے معیوب بنا دلتی ہے اور جس میں حیا آجائے وہ اسے مزین اور خوبصورت بنادتی ہے۔“

حیا کا مطلب یہی ہے کہ انسان اپنے آپ کو برائی اور گناہ سے بچائے اور شرم گاہ وغیرہ پر قابو رکھے۔ اسلام میں شرم و حیا پر بہت زیادہ زور دیا گیا ہے۔ آنحضرت ﷺ کے متعلق احادیث میں آیا ہے کہ آپ کنواری لڑکی سے بھی زیادہ با حیا تھے۔ (صحیح البخاری، المناقب، باب صفة النبی ﷺ، حدیث: ۳۵۶۲) و صحیح مسلم، الفضائل، باب حیائہ ﷺ

حدیث: ۲۳۲۰)

حضرت عمران بن حصین رضی اللہ عنہ سے مروی ہے، آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

«الْحَيَاةُ لَا يَأْتِي إِلَّا بِخَيْرٍ» (صحیح البخاری، الأدب، باب الحیاء، ح: ۶۱۱۷)

وصحیح مسلم، الإیمان، باب بیان عدد شعب الإیمان، ح: ۳۷)

”حیا خیر و برکت ہی لاتی ہے۔“

ان تمام احادیث سے حیا کی اہمیت و برکت واضح ہوتی ہے اس لیے اسے ایمان کا حصہ قرار دیا گیا ہے۔ جس انسان میں شرم و حیا کا جذبہ نہ رہے تو اس سے کسی نیکی، بھلائی اور خیر کی توقع نہیں کی جاسکتی۔ اکبرالہ آبادی فرماتے ہیں:

جس کو خدا کی شرم ہے وہ ہے بزرگ دین  
دنیا کی جس کو شرم ہے، مرد شریف ہے  
جس کو کسی کی شرم نہیں اس کو کیا کہوں  
فطرت کا وہ رذیل ہے دل کا کثیف ہے

## ۲۱۔ اللہ تعالیٰ پر ایمان اور اس پر ثابت قدمی

عَنْ أَبِي عَمْرُو، وَقِيلَ أَبِي عَمْرَةَ سُفِيَّانَ بْنَ عَبْدِ اللَّهِ  
رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قُلْتُ: يَارَسُولَ اللَّهِ! قُلْ لِي فِي  
الإِسْلَامِ قَوْلًاً، لَا أَسْأَلُ عَنْهُ أَحَدًا غَيْرَكَ، قَالَ: «قُلْ  
آمَنْتُ بِاللَّهِ ثُمَّ اسْتَقِيمْ» (رواه مسلم)

سیدنا ابو عمرو (یا ابو عمرہ) سفیان بن عبد اللہ بن عثمان سے روایت ہے میں نے کہا: یا رسول اللہ! مجھے اسلام کے بارے میں کوئی ایسی واضح بات فرمائیں کہ اس کے متعلق مجھے آپ کے علاوہ کسی سے پوچھنے کی ضرورت نہ رہے، آپ نے فرمایا: ”تو کہہ میں اللہ تعالیٰ پر ایمان لایا، اور پھر اس پر ثابت قدم رہ۔“

تخریج: صحیح مسلم، الإیمان، باب جامع أوصاف الإسلام، ح: ۳۸.

شرح الالفاظ: [فِي الْإِسْلَامِ] اسلام کے بارے میں یعنی اسلامی احکام اور عقیدہ کے

متعلق۔ [فَوْلَأْ] "بات" یعنی ایسی جامع بات جو دینی احکام پر مشتمل اور اس قدر واضح ہو کہ اس کی مزید وضاحت کی ضرورت نہ ہو۔ [فَلَمَّا أَمْنَتِ بِاللَّهِ] تو کہہ میں اللہ تعالیٰ پر ایمان لایا۔ یعنی اللہ تعالیٰ پر اپنے ایمان کی تجدید کیا کرو۔ دل اور زبان سے اس کا اقرار بھی کرتا رہ۔ [ثُمَّ أَسْتَقِمْ] پھر اسی پر پکا ہو جا۔ یعنی شرعی احکام پر عمل اور احکام شرعیہ کی مخالفت سے احتساب کرنے پر ثابت قدم رہ۔

**تشریح :** حضرت سفیان بن عبد اللہ بن عثمان نے آنحضرت ﷺ کی خدمت میں عرض کیا: یا رسول اللہ! مجھے اسلام کی بابت کوئی ایسی جامع بات فرمائیں کہ اسلام کا مفہوم واضح ہو جائے اور پھر کسی دوسرے سے پوچھنے کی ضرورت نہ رہے۔ آپ نے انتہائی جامع جواب فرمایا:

«فُلْ : أَمْنَتِ بِاللَّهِ ثُمَّ أَسْتَقِمْ»  
"امنت بالله كمنے کے بعد اس پر ثابت قدم رہ۔"

ایک محب صادق کو اللہ تعالیٰ کی راہ میں بے شمار قسم کی تکالیف کا سامنا کرنا پڑتا ہے۔ کمال ایمان کا تقاضا ہے کہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں آنے والے ان تمام صدماں کو برداشت کیا جائے اور انسان ایمان و اسلام پر ثابت قدم رہے۔ قرآن کریم میں ایسے لوگوں کے لیے بشارت ہے۔

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَاتَلُوا رَبِّنَا اللَّهَ ثُمَّ أَسْتَقَمُوا فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَمُونَ ﴾ ۱۲ (الأحقاف / ۴۶ - ۱۳) يَعْمَلُونَ ﴿۱۴﴾

"بے شک جن لوگوں نے کما کہ ہمارا پروردگار اللہ تعالیٰ ہے پھر وہ اسی پر ثابت قدم رہے ان پر مقامت کو کوئی خوف ہو گا نہ ہی وہ غمزہ ہوں گے۔ ایسے لوگ جنتی ہیں اس میں ہمیشہ رہیں گے۔ اور انہیں ان کے کئے ہوئے اعمال کا بدلہ دیا جائے گا۔"

معلوم ہوا کہ قبل ایمان کے بعد استقامت کی بڑی اہمیت ہے اور یہ پورے دین کی رو رواں ہے اس کے بغیر مسلمان کی دینی و مذہبی زندگی بے روح اور بے کیف ہے بلکہ

انسان صراطِ مستقیم سے بھلک بھی سکتا ہے۔

کسی کام میں مسلسل جدوجہد کرنا اور پوری توجہ سے مشغول رہنا استقلال و استقامت ہے۔ انسان جس چیز کو درست اور حق سمجھے اسے اختیار کرنا اور اس راہ میں جو مصائب آئیں انہیں برواشت کرنا اور جان تک کی پرواہ کرنا اسے استقامت فی الدین والایمان کہتے ہیں۔ قرآن کریم میں آنحضرت ﷺ کو بھی استقامت کی تلقین کی گئی ہے۔

﴿فَأَسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَمَنْ تَابَ مَعَكَ وَلَا تَظْلَمُوا إِنَّهُ يِمَا تَعْمَلُونَ بَصِيرٌ ﴾ ۱۱۲ وَلَا تَرْكُوا إِلَى الَّذِينَ ظَلَمُوا فَتَمَسَّكُمُ الْنَّارُ وَمَا لَكُمْ مِنْ دُونِ اللَّهِ مِنْ أَوْلَيَاءَ ثُمَّ لَا نُنَصِّرُونَ﴾ ۱۱۳ (ہود/۱۱۲-۱۱۳)

”آپ دین پر ثابت قدم رہیں جیسا کہ آپ کو حکم دیا گیا ہے اور جو لوگ آپ کے ساتھ ہیں اور وہ توبہ کرچکے ہیں وہ بھی دین پر ثابت قدم رہیں۔ اور حد سے تجاوز نہ کرو بے شک وہ تمہارے تمام اعمال کو دیکھ رہا ہے اور تم ان لوگوں کی طرف میلان نہ رکھو جو ظالم ہیں ورنہ تم جنم کے مستحق ہو جاؤ گے اللہ تعالیٰ کے علاوہ کوئی تمہارا مددگار ہو گا نہ تمہاری مدد کی جائے گی۔“

دوسری جگہ ارشاد ہے۔

﴿فِلَذَالِكَ فَادْعُ وَأَسْتَقِمْ كَمَا أُمِرْتَ وَلَا تَشْيَعْ أَهْوَاءَهُمْ﴾

(الشوری ۴۲/۱۵)

”پس آپ لوگوں کو اسی دین کی طرف بلائیں اور خود بھی اس پر ثابت قدم رہیں جیسا کہ آپ کو حکم ہے اور آپ ان لوگوں کی خواہشات کی اتباع نہ کریں۔“

چنانچہ نبی ﷺ کو دین کی اشاعت و تبلیغ کے سلسلہ میں بہت سی تکالیف و مصائب کا سامنا کرنا پڑا، جب یہ واقعات پڑھے جائیں تو روگنگے کھڑے ہو جاتے ہیں۔ مگر اللہ تعالیٰ کے حکم اور اس کی رضاکی خاطر آپ نے انتہائی ثابت قدمی کا مظاہرہ فرمایا۔

کفار اور مشرکین نبی ﷺ کے ساتھ مل جانے اور ایمان قبول کرنے والوں کو بھی شدید تکالیف دیا کرتے تھے۔ حضرت بالا بنیٹھ کو ان کا آقا امیہ گلے میں رسی ڈال کر گھسیتا اور

دہنے کو نکلوں پر کمر کے بل لٹا کر سینے پر وزنی پھر رکھ دیتا اور مطالبہ کرتا کہ اسلام سے منحرف ہو جاؤ اور محمد ﷺ کا ساتھ چھوڑ دو مگر حضرت بلاں ﷺ یہ سب کچھ برداشت کرتے اور زبان سے کلمہ توحید کا اقرار و اظہار کرتے رہتے۔

حضرت خباب رضی اللہ عنہ وغیرہ نے ایک دفعہ آنحضرت ﷺ کے سامنے کفار کے ظلم و ستم کا ذکر کیا اور درخواست کی کہ ہمارے لیے دعا فرمائیں گویا یہ ان مصائب پر پریشانی کا اظہار تھا۔

تو آپ ﷺ نے فرمایا:

”تم سے پہلی امتوں میں ایسے لوگ بھی تھے جنہیں ایمان قبول کرنے کی پاداش میں چیر کر دو ٹکڑے کر دیا گیا اور لوہے کی نکھیوں سے ان کا گوشہ نوچا گیا اس کے باوجود وہ لوگ دین پر پختہ رہے کیا تم ابھی سے گھبرا گئے ہو۔“ (صحیح البخاری، الکراہ، باب من اختار الضرب والقتل والهوان على الكفر، ح: ۲۹۳۳)

جب کوئی شخص صدق دل سے ایمان قبول کرتا ہے تو اسے تکالیف و مصائب کے لیے بھی تیار رہنا چاہیے کیونکہ ایمان و اسلام کے نتیجے میں ملنے والی جزاء کوئی معمولی نہیں۔ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کا امتحان لیتا اور خوب آزماتا ہے جو لوگ اس امتحان میں پورے اترتے ہیں پھر ان کے لیے ایسا ثواب اور بدله ہے جس کا انسان تصور بھی نہیں کر سکتا۔

﴿أَمْ حَسِبُوكُمْ أَنْ تَدْخُلُوا الْجَنَّةَ وَلَمَّا يَاتِكُمْ مَثُلُّ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ مَسْتَهِمُ الْأَيْمَانَةَ وَالضَّرَاءَ وَزُلِّلُوا حَقَّ يَقُولُ الرَّسُولُ وَالَّذِينَ إِيمَنُوا مَعَهُ مَتَّ نَصْرًا اللَّهُ أَلَا إِنَّ نَصْرَ اللَّهِ فَرِبِّكُمْ﴾ (آل عمران: ۲۱۴)

”کیا تم نے سمجھا ہے کہ تم جنت میں یوں ہی چلے جاؤ گے ابھی تک تم پر وہ احوال وارد نہیں ہوئے جو تم سے پہلے لوگوں پر آتے تھے انہیں اللہ تعالیٰ کی راہ میں بے شمار تکلیفوں اور مصائب کا سامنا کرنا پڑا اور اس حد تک ایذا دی گئی کہ رسول اور اس کے ساتھی پاکارا ٹھے کہ اللہ کی مدد کب آئے گی؟ یاد رکھو! اللہ کی مدد قریب ہے۔“

وہ مرے مقام پر ارشاد ہے:

﴿أَحَسِبَ النَّاسُ أَنْ يُتَرَكُوا أَنْ يَقُولُوا إِنَّا أَمْنَكَا وَهُمْ لَا يُفَتَّنُونَ﴾ وَلَقَدْ فَتَنَّا

الَّذِينَ مِنْ قَبْلِهِمْ فَلَيَعْلَمُنَّ اللَّهُ أَكْبَرُ الَّذِينَ صَدَقُوا وَلَيَعْلَمُنَّ الْكَاذِبِينَ ﴿٢﴾

(العنکبوت ۲۹/۳۲)

﴿إِنَّ الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ ثُمَّ أَسْتَقْدَمُوكُمْ تَنَزَّلُ عَلَيْهِمُ الْمَلَائِكَةُ  
أَلَا تَخَافُوا وَلَا تُحْزِنُوا وَابْشِرُوا بِالْجُنَاحَةِ الَّتِي كُنْتُمْ تُوعَدُونَ ﴿٣٠﴾  
نَحْنُ أَوْلَئِكُمْ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي الْآخِرَةِ وَلَكُمْ فِيهَا مَا شَتَّهِي  
أَنْفُسُكُمْ وَلَكُمْ فِيهَا مَا تَدَعُونَ ﴿٣١﴾ نَرْلَا مِنْ عَفْوِ رَحِيمٍ ﴿٣٢﴾﴾

(فصلت ۴۱/۳۰-۳۲)

”کیا لوگوں نے سمجھ رکھا ہے کہ انسیں ایمان قبول کرنے کے بعد یوں ہی چھوڑ دیا جائے گا اور ان کا امتحان نہیں لیا جائے گا۔ ہم نے ان سے پہلے لوگوں کو بھی آزمایا تھا اس طرح اللہ ظاہر کرے گا کہ دعویٰ ایمان میں کون سچے ہیں اور کون جھوٹے ہیں؟“  
”بے شک جن لوگوں نے اللہ تعالیٰ کی رو بیت کو مان لیا اور پھر اس پر بختی ہو گئے تو ان پر فرشتہ نازل ہو کر ان کی ڈھارس بندھاتے ہیں کہ خوف نہ کرو اور غمگین بھی نہ ہو تمہیں جنت کی بشارت ہے جس کا تم سے وعدہ کیا گیا ہے۔ دنیا و آخرت میں ہم تمہارے ساتھی ہیں اور تمہارے لیے وہاں دلخواہ اور دل پسند ہر قسم کی نعمتیں ہوں گی اللہ تعالیٰ مریان بخشش کرنے والے کی طرف سے مہماں ہو گی۔“

واقعہ حضرت خبیب بن الشاذہ صفر ۲۷ ہجری میں حادثہ جمع ہوا۔ نبی ﷺ نے عضل اور قارہ کے لوگوں کی خواہش پر دس آدمیوں کو حضرت عاصم بن ثابت

انصاری بن الشاذہ کی زیر امارت تبلیغ کے لیے روانہ فرمایا۔ مکہ اور عسقلان کے درمیان نبی ﷺ کا ایک قبیلہ بنو حیان رہتا تھا ان لوگوں نے بنو حیان کو مسلمانوں پر چڑھا دیا۔ سات آدمی موقع پر شہر ہو گئے اور تین باقی رنج گئے۔ یہ تینوں جان کی امان کے وعدہ پر نیچے اتر آئے اور ہتھیار ڈال دیئے۔ ان میں سے ایک حضرت خبیب بن الشاذہ بھی تھے۔ کفار نے موقع پاتے ہی ان کے ہاتھ باندھ کر انہیں گرفتار کر لیا۔ ان لوگوں نے کہا کہ یہ تمہاری بد عمدی ہے مگر ان کا فروں نے پرواہ کی، تین مسلمانوں میں سے ایک عبداللہ بن طارق بن الشاذہ اس بات کو گوارہ نہ کر سکا

اور احتجاج کرتے ہوئے لڑنے لگا اور اس نے مردانہ وار لڑ کر جان دے دی۔ اب دو آدمی باقی رہ گئے۔ مشرکین نے ان دونوں کو لے جا کر مکہ میں فروخت کر دیا۔ اس یوسف اسلام کو حارث بن عامر کے بیٹوں نے خرید لیا۔ جسے غزوہ بدرب میں حضرت خبیب رضی اللہ عنہی نے قتل کیا تھا۔ عقبہ بن حارث نے انہیں گھر میں لا کر قید میں ڈال دیا۔ موہب کو نگرانی کے لیے مقرر کر دیا خبیب رضی اللہ عنہ کے قتل میں مشرکین نے بڑا اہتمام کیا۔ حرم سے باہر تنیسیم کے مقام پر ایک درخت پر سوی کا پھنڈ الٹکایا گیا۔ لوگوں کو جمع کیا گیا۔ جب وہ لوگ قتل کے لیے خبیب رضی اللہ عنہ کو لینے آئے تو فرمایا: ذرا ٹھہر جاؤ دو رکعت نماز پڑھ لوں جی تو زیادہ پڑھنے کو چاہتا ہے لیکن تم سمجھو گے کہ میں موت کے خوف سے بہانہ ڈھونڈ رہا ہوں۔ نماز سے فارغ ہو کر سوئے مقتل روانہ ہوئے آپ کی زبان پر دعا کے یہ الفاظ تھے۔

اللَّهُمَّ أَخْصِهِمْ عَدَدًا، وَاقْتُلْهُمْ بَدَدًا، وَلَا تُبْقِي مِنْهُمْ أَحَدًا

”یا اللہ! تو انہیں شمار کر، ایک ایک کر کے انہیں قتل کر اور ان میں سے کسی کو باقی

نہ چھوڑ۔“

مقتل کے قریب پہنچے تو یہ شعر پڑھے:

وَلَسْتُ أَبْالِي حِينَ أُقْتَلُ مُسْلِمًا

عَلَى أَيِّ جَنْبٍ كَانَ اللَّهُ مَصْرِعِي

وَذِلِكَ فِي ذَاتِ الإِلَهِ وَإِنْ يَشَاءُ

يُبَارِكُ عَلَى أَوْصَالِ شِلْوٍ مَمْزَعٍ“

(صحیح البخاری، الجہاد و السیر، باب هل یستأسر الرجل ... ح ۴۵)

”میں بحالات اسلام قتل ہو رہا ہوں۔ مجھے کوئی غم اور پروا نیں کہ میں کس پبلوگر تا ہوں۔ میرے ساتھ یہ سلوک اللہ تعالیٰ کی وجہ سے ہو رہا ہے وہ چاہے تو کئے ہوئے اعضا پر برکت نازل کر دے گا۔“

کئی ماہ قید میں رہے حرمت والے میں گزر گئے تو قتل کی تیاریاں ہونے لگیں۔ حضرت خبیب رضی اللہ عنہ نے نگران سے تین باتوں کی درخواست کی تھی، آب شیریں پلانا، بتوں کے نام کا

ذبیحہ (حرام) نہ کھلانا اور قتل سے پہلے خبر کر دینا، آخری درخواست عقبہ کی بیوی سے بھی کی تھی۔ جب قتل کا پروگرام بنا تو اس نے آکر آگاہ کر دیا۔ خبیب بن الحارث نے طمارت کے لئے استرا مانگا اس نے لادیا۔ اس کا پچھہ کھیلتا کھیلتا ان کے پاس چلا آیا۔ انہوں نے ازرا و شفقت پچھے کو اپنی ران پر بٹھالیا۔ مال کی نظر پڑی تو وہ گھبرا گئی کہ کمیں خبیب بن الحارث عداوت و دشمنی میں ہمارے پچھے کو نقصان نہ پہنچا دے وہ انتہائی پریشانی کے عالم میں گھبرائی ہوئی آئی۔ خبیب بن الحارث ان کی پریشانی کی وجہ جان گئے۔ فرمایا: کیا تمہارا خیال ہے کہ میں اپنے خون کا بدله اس معصوم سے لوں گا؟ حاشا ہم ایسے نہیں کرتے۔ خبیب بن الحارث کی بالتوں کا اس پر خاصا اثر ہوا۔ وہ کہا کرتی تھی کہ میں نے خبیب بن الحارث سے بہتر کسی قیدی کو نہیں دیکھا۔

اللہ تعالیٰ اس قید میں حضرت خبیب بن الحارث پر خصوصی فضل فرماتا تھا۔ عقبہ کی بیوی ہی کا بیان ہے کہ میں نے بارہا ان کے ہاتھ میں انگور کا خوشہ دیکھا حالانکہ ان دونوں انگور کا موسم بھی نہ تھا اور وہ بندھے ہوئے تھے، کمیں جاسکتے تھے نہ کسی کو ان کے پاس آنے کی اجازت تھی۔ یقیناً وہ اللہ تعالیٰ کا بھیجا ہوا رزق تھا جو خزانہ غیب سے انہیں ملتا تھا۔

قاضی محمد سلیمان منصور پوری رحمۃ اللہ علیہ نے حضرت خبیب بن الحارث کے الفاظ کا مفہوم یوں ادا کیا ہے۔

جب نکلتی ہے جانِ اسلام پر  
تب نہیں پروا مجھ کو جان کی  
کیوں نہ دوں کاملِ خوشی سے اپنی جان  
چاہئیے مجھ کو رضا رحمان کی  
آرزو پہنال میرے بینے میں تھی  
اس دلِ مشاق پر ارمان کی  
آنکھ کر لیتی زیارت وقت نزع  
داعی حق ہادی ایمان کی  
اے خدا پہنچا انہیں میرا سلام  
جانِ جن پر میں نے بھی قربان کی

حضرت خبیب بن شہر کو جب سولی پر انکایا گیا تو ابوسفیان نے آپ سے کہا تھا! اب تم پسند کرتے ہو کہ تمہاری جگہ یہاں محمد بن علیہ السلام ہوتے اور تم فتح جاتے؟ حضرت خبیب بن شہر نے انتہائی محبت سے فرمایا: اللہ تعالیٰ خوب جانتا ہے میں تو یہ بھی پسند نہیں کرتا کہ میری جان کے بد لے انہیں ایک کانٹا بھی چھے۔ پھر لوگوں نے کہا تم اسلام چھوڑ دو تو تمہیں آزاد کر دیا جائے گا۔ حضرت خبیب بن شہر نے فرمایا: اللہ تعالیٰ کی قسم! اگر تم میرے سامنے ساری دنیا کی دولت بھی لا کر ڈھیر کر دو تو بھی اسلام نہیں چھوڑ سکتا۔

آخر عقبہ بن حارث اٹھا اور آپ کو شہید کر دیا۔ اس طرح اسلام کی تاریخ میں جرات و بسالت اور صبر و استقامت کا ایک شامد ارث نہ چھوڑ کر آپ اس عالم فانی سے رخصت ہوئے۔

یہ کیسا عجیب منظر تھا کہ ایک غریب الوطن فرزند پر کیسے ظلم ہو رہے تھے بطور کے کفر کا قاتل فرزند توحید کو کیسے بری طرح قتل کر رہا تھا لیکن یہ فرزند اسلام پیکر فرزند و رضا بنا ہوا بڑی خوشی و رضامندی کے ساتھ اپنے خالق کے نام پر جان دے رہا تھا۔

جان دی، دی ہوئی اسی کی تھی  
حق تو یہ ہے کہ حق ادا نہ ہوا

آنحضرت علیہ السلام کو اس حادثہ فاجعہ کی اطلاع وہی کے ذریعے ہوئی۔ تو فرمایا: خبیب! تجھ پر سلام اور پھر آپ نے عمرو بن ربعہ ضمیری بن شہر کو اس شہید اسلام کی لاش کا پتہ چلانے کے لیے مکہ بھیجا۔ عمرو بن ربعہ رات کے اندر ہیرے میں سولی کے پاس گئے درخت پر چڑھ کر رہی کافی۔ جد اطر زمین پر گرا۔ نیچے آئے کہ اسے اٹھالیں مگر یہ مقدس جسم زمین کے قابل نہ تھا۔ فرشتوں نے اسے اٹھا کر وہاں پہنچا دیا جہاں شہید ان وفا کی رو جیں رہتی ہیں۔ عمرو بن ربعہ بن شہر بڑے حیران ہوئے کہا: اسے زمین تو نہیں نگل گئی؟ (البداية والنهاية، جزء ثالث ص: ۶۹)

قتل کرتے وقت مشرکین نے انہیں قبلہ رخ نہ رکھا تھا لیکن جو پھر قبلہ کی طرف پھر چکا تھا وہ کسی دوسری طرف کیسے پھر سکتا تھا۔ مشرکین نے بار بار اسے دوسری طرف پھیرنے کی کوشش کی مگر ناکام رہے۔

سعید بن عامر بن شہر جو حضرت عمر فاروق بن شہر کے عمال میں سے تھے ان کا یہ حال تھا کہ

کبھی کبھی یکبارگی بے ہوش ہو جایا کرتے تھے۔ ان سے پوچھا گیا تو بولے مجھے کوئی مرض ہے نہ کوئی شکایت۔ حضرت خبیب بن ثابتؓ کے قتل کے موقع پر میں مجمع میں موجود تھا۔ مجھے جب وہ سارا واقعہ یاد آتا ہے تو فوراً بے ہوش ہو جاتا ہوں۔ مجھے اپنے آپ پر قابو نہیں رہتا۔ ان کے علاوہ بھی کشتگانِ رواہ اسلام کے بہت سے واقعات ہیں۔ سب کا ذکر کرنا مزید طوالت کا باعث ہو گا۔

امام ابن کثیر رحمۃ اللہ علیہ نے [إِلَّا مَنْ أَكْرَهَ وَ قُلْبُهُ مُظْمِنٌ بِالْإِيمَانِ] کی تفسیر میں حضرت عبد اللہ بن حذافہ بن ثابتؓ کا واقعہ تفصیل سے ذکر کیا ہے۔ اسی طرح حضرت حبیب بن زید مازنی بن ثابتؓ کا واقعہ بھی ہے۔ الاستیعاب وغیرہ میں ان کے واقعے کی تفصیل مل سکتی ہے۔ اس ساری تفصیل سے معلوم ہوا کہ دین میں استقامت ہی سے اللہ تعالیٰ کے ہاں بلند مقام اور مقبولیت مل سکتی ہے۔ اللہ تعالیٰ سب کو دین و ایمان پر استقامت نصیب فرمائے۔ (آمین)

## ۲۲۔ فرائض اور حلال و حرام کا التزام

عَنْ أَبِي عَبْدِ اللَّهِ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ الْأَنْصَارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا: أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: أَرَأَيْتَ إِذَا صَلَّيْتُ الصَّلَوَاتِ الْمَكْتُوبَاتِ، وَصُمْتُ رَمَضَانَ، وَأَحْلَلْتُ الْحَلَالَ، وَحَرَّمْتُ الْحَرَامَ، وَلَمْ أَزِدْ عَلَى ذَلِكَ شَيْئًا، أَأَدْخُلُ الْجَنَّةَ؟ قَالَ: «نَعَمْ» رواه مسلم  
«وَمَعْنَى حَرَّمْتُ الْحَرَامَ: اجْتَبَيْتُهُ، وَمَعْنَى أَحْلَلْتُ الْحَلَالَ: فَعَلْتُهُ مُعْتَقِدًا حِلَّهُ»

ابو عبد اللہ سیدنا جابر بن عبد اللہ النصاریؓ سے روایت ہے کہ ایک شخص نے رسول اللہ ﷺ سے کہا: فرمائیے! اگر میں (صرف) فرض نمازیں ادا کروں، (صرف) رمضان کے روزے رکھوں، حلال کو حلال اور حرام کو

حرام سمجھوں اور اس سے زیادہ کوئی عمل نہ کروں تو کیا میں جنت میں جاسکوں گا؟  
آپ نے فرمایا: ”ہاں۔“

[حرَّمَتُ الْحَرَامَ] کا معنی ہے حرام سے اجتناب کروں اور [أَخْلَلْتُ الْحَلَالَ] کا معنی ہے کہ میں حلال کام کی حلت کا اعتقاد رکھتے ہوئے اس پر عمل کروں۔

تخریج: صحیح مسلم 'الایمان' باب بیان الإیمان الذی یدخل به الجنة و  
أن من تمسك ما أمر به دخل الجنۃ، ح: ۱۵

شرح الالفاظ: [أَنَّ رَجُلًا] اس شخص کا نام نعمان بن قوقل میٹھا ہے۔ بنو خزاعہ قبلیہ سے تھے۔ انہوں نے غزوہ بدر میں شرکت کی اور غزوہ احد میں شہید ہوئے۔ [أَرَأَيْتَ] بتلا یئے اور فتویٰ دیجئے۔ [الْمَكْتُوبَاتِ] بچکانہ فرض نمازیں۔

تشریح: اس حدیث کی دوسری سند میں اس سائل کا نام نعمان بن قوقل ذکر ہوا ہے اس نے آنحضرت ﷺ سے دریافت کیا کہ میں اگر صرف فرض نمازیں ادا کروں، رمضان کے روزے رکھوں، حلال کو حلال اور حرام کو حرام سمجھوں اور اس سے زیادہ کوئی عمل نہ کروں تو کیا جنت میں جاؤں گا تو آپ نے فرمایا: کہ ہاں جو شخص صرف فرائض کا صحیح طور پر عامل ہو وہ جنت میں جائے گا۔ اہل علم نے بیان کیا ہے کہ صرف فرائض پر اکتفا کرنا اور نوافل کو ترک کر دینا اگرچہ جائز ہے تاہم نوافل و سنن کی ادائیگی کا خاص اہتمام کرنا چاہیے۔ آنحضرت ﷺ نوافل و طوع کا خاص اہتمام فرماتے۔ ایک حدیث میں آیا ہے کہ جس شخص کے فرائض میں کوئی کی پائی گئی وہ نوافل کے ذریعے سے پوری کی جائے گی۔ (ابوداود، ح ۸۶۶ و ابن ماجہ، ح ۱۳۲۶)

اگر کوئی شخص تحیر و اختلاف کی بنا پر سنت کو چھوڑے تو وہ کافر ہے گا۔ رسول اللہ نے اس سائل کو صرف ان فرائض پر عمل کرنے کی اجازت دے دی۔ شاید باقی احکامات اس وقت تک فرض نہ تھے یا آپ یہ جانتے تھے کہ یہ شخص اسلام پر راست ہونے کے بعد باقی احکامات پر خود بخود عمل کرے گا یا فرائض کے تابع سنن مؤکدہ انہی فرائض کا حصہ ہیں۔ ان سے الگ نہیں اور ان کا ترتیب اور مکملہ ہیں۔ واللہ اعلم۔

### أَخْلَقْتُ الْحَلَالَ وَحَرَّمْتُ الْحَرَامَ

حلال کو حلال اور حرام کو حرام سمجھوں۔  
حلال کو حلال سمجھنا واجب ہے، البتہ حلال

اشیاء کا استعمال اپنی مرضی پر موقوف ہے البتہ حلال میں سے جو امور واجب ہوں ان پر عمل کرنا ضروری ہے۔ اسی طرح حرام کو حرام سمجھنا اور اس سے مکمل اجتناب فرض ہے البتہ اضطرار کی صورت میں بعض امور مستثنی ہیں۔

**أَدْخُلُ الْجَنَّةَ** | ”کیا میں جنت میں جاؤں گا؟“ اس کا مقصد یہ تھا کہ صرف ان اركان کے ادا کرنے کی صورت میں سیدھا جنت میں جاسکوں گا یا نہیں آپ نے فرمایا ہاں۔ جب تم فرائض کی مکمل پابندی کرو، حلال کو اختیار کرو اور حرام سے اجتناب کرو گے تو جنت میں جاؤ گے۔ اس نے سن کر یہ کہا: (وَاللَّهِ لَا أَرِيدُ عَلَى ذَلِكَ شَيْئًا) ”اللہ تعالیٰ کی قسم میں اس سے زیادہ کچھ نہ کروں گا۔“

حدیث کا مقصد یہ ہے کہ مسلمانوں کو چاہئے کہ دین کے اركان و فرائض کو صحیح طور پر بجالائیں۔ احکام اللہ کو تسلیم کریں اور اطاعت اللہ کا جذبہ دل میں پیدا کریں۔ جب اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی محبت اور دین پر عمل کا شوق دل میں پیدا ہو گا تو زیادہ سے زیادہ نوافل کی رغبت ہو ہی جاتی ہے۔ اسی لیے آنحضرت ﷺ نے سائل کے جواب میں دین کے بنیادی امور ذکر فرمادیئے اور نوافل و سنن کا ذکر نہ فرمایا کہ جب اسلام اس کے قلب و ذہن میں رائج ہو جائے گا تو اس کی طبیعت خود بخود باقی عبادات کی طرف بھی مائل ہو جائے گی۔

### ۲۳۔ وضو، ذکر، نماز، صدقہ، صبر اور قرآن کے فضائل

عَنْ أَبِي مَالِكِ الْحَارِثِ بْنِ عَاصِمِ الْأَشْعَرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ: «الظَّهُورُ شَطْرُ الإِيمَانِ، وَالْحَمْدُ لِلَّهِ تَمَلُّ الْمِيزَانَ، وَسُبْحَانَ اللَّهِ وَالْحَمْدُ لِلَّهِ تَمَلُّ مَا بَيْنَ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ، وَالصَّلَاةُ

نُورٌ، وَالصَّدَقَةُ بُرْهَانٌ، وَالصَّابِرُ ضِيَاءُ، وَالْقُرْآنُ حُجَّةٌ  
لَكَ أَوْ عَلَيْكَ، كُلُّ النَّاسِ يَعْدُونَ، فَبَايِعُ نَفْسَهُ،  
فَمُعْتَقْهَا أَوْ مُوْبِقْهَا» (رواه مسلم)

سیدنا ابوالملک حارث بن عاصم اشعری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”پاکیزگی نصف ایمان ہے“ ”الحمد لله“ کا کلمہ ترازو کو بھر دے گا (یعنی نیکی کے پڑنے کو وزنی کرے گا) ”سبحان الله“ اور ”الحمد لله“ یہ دونوں کلمے زمین و آسمان کے مابین خلا کو پر کرتے ہیں، ”نماز (نمازی کیلئے) نور ہے، صدقہ (صدقہ کرنے والے کیلئے ایمان کی) دلیل ہے، اور صبر (صبر کرنے والے کیلئے) روشنی ہے اور قرآن تمہارے حق میں یا تمہارے خلاف دلیل ہو گا، ہر شخص روزانہ اپنا سودا کرتا ہے اور اس کے نتیجے میں یا تو خود کو (جہنم سے) آزاد کرالیتا ہے یا خود کو تباہ کر بیٹھتا ہے۔

تخریج: صحيح مسلم، الطهارة، باب فضل الوضوء، ح: ۲۲۳۔

شرح الالفاظ: [الظہور] طاپر پیش: طمارت و پاکیزگی۔ طاپر زیر ہو تو اس کا معنی ہے وہ چیز جس کے ساتھ طمارت حاصل کی جائے۔ طمارت کا لغوی معنی ہے ظاہری اور باطنی، محسوس اور غیر محسوس، ہر قسم کی میل اور خرابی سے بچنا اور شرعاً عدم طمارت کے ازالہ یا محض ثواب کو بھی طمارت کہتے ہیں۔ [شطرُ الْإِيمَانِ] ”شطر“ نصف کو کہتے ہیں۔ مراد یہ ہے کہ طمارت کا اجر و ثواب ایمان کے نصف تک جا پہنچتا ہے۔

امام نووی رحمۃ اللہ علیہ نے ایمان سے نماز مرادی ہے اور انہوں نے اسی معنی کو ترجیح دی ہے کہ نماز چونکہ طمارت کے بغیر درست نہیں ہوتی تو گویا یہ ایمان کا نصف ہے۔ مترجم کی رائے میں یہاں ”شطر“ کا معنی نصف کی بجائے ”عظیم حصہ“ بھی ہو سکتا ہے اور عربیوں کے ہاں کسی کی چیز کے عظیم حصہ کو بھی ”شطر“ کہتے ہیں۔ ویسے یہ لفظ نصف کے معنی میں بھی مستعمل ہے۔ [وَالْحَمْدُ لِلَّهِ تَمَلَّا الْمِيزَانَ] ”الحمد لله“ میزان اعمال کو بھروسے گا یعنی ان

الفاظ کو پڑھنا اور ان کے معنی کا ذہن میں مختصر ہونا اس کا ثواب میزان کو وزنی کرے گا۔ انسان اپنے اختیار سے جو اچھے کام کرے، اس پر اللہ تعالیٰ کی تعریف کرے تو اسے "حمد" کہتے ہیں اور میزان سے مراد وہ ترازو ہے جس میں قیامت کے روز اعمال کا وزن کیا جائے گا [سُبْحَانَ اللَّهِ] اللہ تعالیٰ کو ان صفات سے منزہ سمجھنا جو اسے لائق نہیں۔ [وَالصَّلُوةُ تُؤْزَ] نماز نور یعنی نور کا سبب ہے یا اس کا مطلب یہ ہے کہ نماز مسلمان کے لیے دنیا اور آخرت میں اس کے راستے کو روشن کرنے والی ہے یا یہ مراد ہے کہ نمازی کے چہرے کو منور کرے گی۔ جیسا کہ رسول اللہ ﷺ کا ارشاد ہے:

«مَنْ حَافَظَ عَلَيْهَا كَانَتْ لَهُ نُورًا وَبُرْهَانًا وَنَجَاهًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (مستند  
أحمد بتحقيق الشيخ أحمد شاکر: ۸۳/۱۰، ح: ۶۵۷۶ وصحیح ابن حبان (موارد  
الظمآن) ح: ۱۴۶۷ والحدیث صحیح)

”جو شخص نماز کی محافظت کرتا ہے تو روز قیامت نماز اس کے لیے نور، بہان اور  
نجات کا سبب ہوگی۔“

[وَالصَّدَقَةُ بُرْهَانٌ] صدقہ، صدقہ کرنے والے کے لیے ایمان کی بہان یعنی واضح اور  
قطیع دلیل ہے۔ [وَالصَّيْرَضِيَاءُ] ”صبر و شکنی ہے“ یعنی صبر کے ذریعے اندھیرے اور  
مشقتیں زائل ہو جاتی ہیں۔ [الْقُرْآنُ حُجَّةٌ لَكَ أَوْ عَلَيْكَ] یعنی اگر تو قرآنی احکام پر عمل  
کرے تو قرآن تیرے لیے جھٹ ہو گا اور تو اس کے انوار سے ہدایت پائے گا اور اگر تو اس  
کی منع کردہ اشیاء اور امور سے اجتناب نہ کرے اور اس کے احکام و حقوق کی ادائیگی سے  
اعراض کرے تو یہ تیرے خلاف جھٹ ہو گا۔ آنحضرت ﷺ کا ارشاد ہے:

«إِنَّمَا الْقُرْآنَ فِيلَهُ يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ شَفِيعًا لِأَصْحَابِهِ» (صحیح مسلم،  
صلوة المسافرين، باب فضل قراءة القرآن وسورة البقرة، ح: ۸۰۴ وانظر صحیح  
الجامع الصغیر، ح: ۱۱۶۵)

”قرآن کریم کی تلاوت کیا کرو یہ قیامت کو تلاوت کرنے والوں کے حق میں سفارش  
کرے گا۔“

[يَعْدُونَ] رزق کی کوشش کرتے ہوئے صبح کرتا ہے۔ [فَبِأَيْمَانِ نَفْسِهِ] اپنے آپ کو بیچتا ہے۔ یعنی ایسے عمل کرتا ہے جو اسے اللہ تعالیٰ کی نار ارضی اور عتاب سے محفوظ رکھتے ہیں۔ [فَمُعْنِقُهَا] اپنے آپ کو آزاد کرتا ہے یعنی عذاب سے بچالیتا ہے۔ [أَوْ مُوْبِقُهَا] معاصی کا ارتکاب کر کے آپ کو ہلاک و تباہ کر لیتا ہے۔

**لتشریح :** اس حدیث میں آنحضرت ﷺ نے متعدد چیزوں کا بیان فرمایا ہے۔ ① طمارت ② ذکر الہی ③ نماز ④ صدقہ ⑤ صبر ⑥ قرآن کریم۔

**طمارت** | [الظَّهُورُ شَطْرُ الْإِيمَانِ] پاکیزگی نصف ایمان ہے۔ "الظهور" کے لفظ میں طا مضموم ہے اور یہ مصدر ہے "الظهور" طا پر زبر ہو تو اس سے وہ چیز مراد ہوتی ہے جس سے طمارت کی جائے یعنی پاکیزگی حاصل کی جائے۔

اسلام دین فطرت ہے اس لیے طمارت پر بست زور دیتا ہے۔ طمارت جسم کی ہو یا لباس کی، جگہ کی ہو یا روح کی، ظاہری صفائی باطن پر بھی اثر انداز ہوتی ہے۔ ایک شخص آپ کی خدمت میں آیا تو اس کے کپڑے میلے اور بال پر گندہ تھے آپ نے وجہ پوچھی تو اس نے کہا مجھے سادگی پسند ہے۔ آپ نے فرمایا: یہ کوئی سادگی نہیں سادگی میں بھی صفائی ہوتی ہے۔ مسحابہ کرام اونی لباس استعمال کرتے تھے جمعہ کے روزگرمی کے موسم میں پیسہ آتا تو مسجد میں بُو پھیل جاتی، نمازوں کو تکلیف ہوتی۔ آپ نے انہیں حکم دیا کہ جمعہ کے دن نہاد ہو کر جلا لباس پہن کر آیا کریں۔

اسی لیے کچا پیاز، لسن اور گندنا وغیرہ بدبو دار چیزیں کھا کر مسجد میں آنے سے سختی سے منع کیا گیا ہے کہ اس سے نمازوں اور فرشتوں کو تکلیف ہوتی ہے۔ طمارت کی اہمیت کے پیش نظر اللہ تعالیٰ نے آنحضرت ﷺ کو بھی حکم فرمایا:

﴿وَتَبَّاكَ قَطْهَرٌ وَالرُّجَزَ فَاهْجُرْ﴾ (المدثر ۷۴/۵-۶) ( البقرة ۲۲۲ / ۲۲۲ )

"اپنے کپڑے صاف رکھیں اور نجاست سے دور رہیں۔"

طمارت رکھنے والوں سے اللہ تعالیٰ محبت فرماتا ہے۔

﴿إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ التَّوَّابِينَ وَيُحِبُّ الْمُتَّصَهِّرِينَ﴾ ( البقرة ۲۲۲ / ۲۲۲ )

”بے شک اللہ تعالیٰ توبہ کرنے والوں اور صاف رہنے والوں سے محبت رکھتا ہے۔“

اہل قباء کا رواج تھا کہ وہ پانی سے استنجاء کرتے تھے تاکہ خوب نظافت و صفائی ہو سکے۔

(جامع الترمذی، تفسیر القرآن، ح: ۳۱۰۰) اللہ تعالیٰ کو ان کا یہ عمل پسند آیا تو قرآن کریم میں ان کی مدح بایں الفاظ فرمائی۔

**﴿فِيهِ رِجَالٌ يُحِبُّونَ أَن يَنْظَهَرُوا وَاللَّهُ يُحِبُّ الْمُطَهَّرِينَ ﴾**

(التوبہ: ۹)

”قباء میں ایسے لوگ ہیں جو انتہائی نظافت پسند ہیں اور اللہ تعالیٰ بھی نظیف لوگوں سے محبت رکھتا ہے۔“

طہارت و نظافت کی اہمیت کی بناء پر اس حدیث میں آپ نے فرمایا:  
«الظَّهُورُ شَطْرُ الْإِيمَانِ»

”صفائی اور طہارت نصف ایمان ہے یا ایمان کا عظیم جزء ہے۔“

ابن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

«لَا تُقْبِلُ صَلَاةُ بَغِيرِ طُهُورٍ وَلَا صَدَقَةٌ مِّنْ غُلُولٍ» (صحیح مسلم، الطهارة، باب وجوب الطهارة، ح: ۲۲۴)

”وضو کے بغیر نماز قبول ہوتی ہے نہ خیانت کے مال سے صدقہ۔“

جو شخص سنت رسول کے مطابق صحیح وضو کر کے نماز ادا کرے اس کے سابقہ سارے گناہ بخشن دیئے جاتے ہیں۔ ایک دفعہ حضرت عثمان رضی اللہ عنہ نے پانی ملنگا کر لوگوں کو وضو کر کے دکھایا اور فرمایا آنحضرت ﷺ اسی طرح وضو کیا کرتے تھے پھر فرمایا میں نے آنحضرت ﷺ کو فرماتے ہوئے سنایا:

«مَنْ تَوَضَّأَ نَحْوَ وُضُوئِي هَذَا ثُمَّ قَامَ فَرَكَعَ رَكْعَتَيْنِ لَا يُحَدِّثُ فِيهِمَا نَفْسَهُ غُفرَ لَهُ مَا تَقدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ» (صحیح مسلم، الطهارة، باب صفة الوضوء وكماله، ح: ۲۲۶)

”جو شخص میری طرح وضو کر کے دور کعت نماز ادا کرے اور وہ ان میں اپنے دل سے

گفتگونہ کرے تو اس کے سابقہ گناہ معاف کر دیئے جاتے ہیں۔“

**ذکر الٰہی** اس کے بعد آپ نے ذکر الٰہی کی فضیلت بیان کرتے ہوئے فرمایا: **”الحمد لله“** کا کلمہ میزان کو بھر دے گا۔ ”**سُبْحَانَ اللَّهِ أَوْرَ الْحَمْدُ لِلَّهِ**“ زمین و آسمان کے مابین خلا کو بھر دیتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کے ذکر کی بڑی اہمیت اور فضیلت ہے۔ قرآن کریم میں ہے:

﴿وَلَذِكْرُ اللَّهِ أَكْبَرُ﴾ (العنکبوت ۴۵/۲۹)  
”اللہ تعالیٰ کا ذکر بڑی چیز ہے۔“

﴿فَإِذْكُرُوهُنِي أَذْكُرْكُمْ﴾ (البقرة ۱۵۲/۲۶)

”تم میرا ذکر کرو میں تمیں یاد رکھوں گا۔“

﴿أَلَا يَذِكَّرِ اللَّهُ تَطْمِينُ الْقُلُوبُ ﴾ (الرعد ۲۸/۱۳)

”خبردار! اللہ تعالیٰ کی یاد سے دلوں کو سکون نصیب ہوتا ہے۔“

ایک حدیث میں آپ ﷺ نے فرمایا:

”مَثَلُ الَّذِي يَذْكُرُ رَبَّهُ وَالَّذِي لَا يَذْكُرُ رَبَّهُ مَثَلُ الْحَيِّ وَالْمَمِيتِ“

(صحیح البخاری، الدعوات، باب فضل ذکر الله، ح: ۶۴۰۷)

”اللہ تعالیٰ کو یاد کرنے والے کی مثال زندہ کی سی اور اسے یاد نہ کرنے والے کی مثال مردہ کی سی ہے۔“

اللہ تعالیٰ کا ذکر کرنا بھی ایک صدقہ ہے صحیح مسلم کے حوالے سے آگے (حدیث: ۲۵) آرہی ہے کہ کچھ لوگوں نے آکر نبی ﷺ سے کہا، یا رسول اللہ! اصحاب ثروت اجر و ثواب میں ہم سے سبقت لے گئے وہ ہماری طرح نماز پڑھتے اور روزے رکھتے ہیں البتہ ان کے پاس مال ہے وہ صدقہ کرتے ہیں ہم صدقہ نہیں کر سکتے۔ تو آپ نے فرمایا: تمیں سُبْحَانَ اللَّهِ، أَكْبَرُ، الْحَمْدُ لِلَّهِ اور لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَغَيْرُهُ پڑھنے پر صدقہ کا ثواب ملتا ہے۔

دوسری حدیث میں ہے کہ نادار صحابہ نے رسول اللہ ﷺ سے آکر کہا کہ صاحب ثروت صحابہ ہماری طرح نماز پڑھتے، روزہ رکھتے اور دیگر عبادات بجالاتے ہیں البتہ وہ

صدقہ بھی کرتے ہیں ہم اس کی استطاعت نہیں رکھتے آپ نے فرمایا:  
 ”کیا میں تمہیں ایک ایسا عمل نہ بتاؤں جب تم وہ کرو گے تو تم آگے جانے والوں کو جاملو ۲۲  
 گے اور بعد والوں کو بہت پیچھے چھوڑ دو گے۔ تم ہر نماز کے بعد سبحان اللہ، الحمد للہ ۳۲  
 ۳۲ دفعہ اور اللہ اکبر ۳۲ مرتبہ کہا کرو۔“

حضرت عبد اللہ بن عمرو رض سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: دو آسان عمل  
 ایسے ہیں کہ جو مسلمان ان پر کاربند ہو جنت میں جائے گا مگر عمل کرنے والے بہت قلیل  
 ہیں۔ ایک عمل یہ ہے کہ ہر نماز کے بعد ”سبحان اللہ، اللہ اکبر اور الحمد للہ“ دس دس بار  
 کہا جائے۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا: کہ یہ زبان پر صرف ڈیڑھ سو لکھے ہیں لیکن میزان میں  
 پندرہ سو ہوں گے۔

آپ نے فرمایا دوسرا عمل یہ ہے کہ رات کو جب بستر پر آئے تو ”سبحان اللہ“ ۳۳ بار  
 الحمد للہ ۳۳ بار اور اللہ اکبر ۳۲ بار کئے۔ یہ زبان پر سو لکھے ہوں گے اور میزان میں  
 ایک ہزار۔ تم میں سے کون روزانہ پچیس سو گناہ کرتا ہے؟

صحابہ کرام نے دریافت کیا کہ انسان ان پر مدد اور مدد کیسے نہیں کرتا؟ فرمایا بندہ جب نماز  
 میں ہوتا ہے تو شیطان اسے مختلف کام یاد کر دیتا ہے اسی طرح جب وہ بستر پر آئے تو اسے  
 مختلف خیالات اور وسوسوں کے بعد غافل کر کے سلا دیتا ہے اور وہ سو جاتا ہے۔ (سنن أبي  
 داود، الادب، باب التسبيح عند النوم، حدیث ۵۰۶۵ و جامع الترمذی، الدعوات ۳۲۱۰ و  
 سنن ابن ماجہ، ابواب إقامة الصلوات، باب ما يقال بعد التسلیم، حدیث ۹۲۶: والحدیث  
 صحیح)

(۳) نماز نماز دین کا بنیادی رکن ہے آنحضرت ﷺ نے نماز کو اسلام اور کفر کے  
 درمیان حد فاصل قرار دیا ہے۔ نماز بے حیائی اور برائی سے روکتی ہے۔

﴿إِنَّ الصَّلَاةَ تَنْهَىٰ عَنِ الْفَحْشَاءِ وَالْمُنْكَرِ﴾ (العنکبوت ۴۵ / ۲۹)

”بے شک نماز بے حیائی اور برائی سے روکتی ہے۔“

ایک حدیث میں ہے:

«مَنْ حَفِظَ عَلَيْهَا كَانَتْ لَهُ نُورًا وَبِرْهَانًا وَنَجَاهَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمَنْ لَمْ يُحَفِّظْ عَلَيْهَا لَمْ تَكُنْ لَهُ نُورًا» (مسند أحمد بتحقيق الشيخ أحمد شاكر: ۱۰، ۸۳، ح: ۶۵۷۶ وصحیح ابن حبان: ۱۴۶۷)

جو شخص نماز کی محافظت کرے تو یہ اس کے لیے نور، ایمان کی دلیل اور قیامت کے دن ذریعہ نجات ہوگی اور جو نماز کی محافظت نہ کرے یہ اس کیلئے نور ثابت نہ ہوگی۔“

(۲) صدقہ آپ نے صدقہ کی اہمیت و فضیلت کے بارے میں فرمایا:

**الصَّدَقَةُ بُرهَانٌ**

”صدقہ صدقہ کرنے والے کے ایمان کی دلیل ہے۔“

اسلام میں صدقہ کی بڑی اہمیت ہے اللہ تعالیٰ نے رسول اکرم ﷺ کو حکم فرمایا:

﴿خُذْ مِنْ أَمْوَالِهِمْ صَدَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَتُرَكِّبُهُمْ بِهَا﴾ (التوبۃ/۹/۱۰۳)

”آپ ان سے ان کے اموال میں سے صدقہ لے کر انہیں پاک و صاف کریں۔“

آپ نے فرمایا:

«وَالصَّدَقَةُ تُطْفِئُ الْحَطَبَيَّةَ كَمَا يُطْفِئُ الْمَاءُ النَّارَ» (جامع الترمذی،

الإیمان، باب ما جاء في حرمة الصلاة، ح: ۲۶۱۶)

”صدقہ گناہوں کو اس طرح مٹا دتا ہے جیسے پانی آگ کو بھاڑیتا ہے۔“

صدقہ جب غلوص اور محض رضاۓ الہی کے لیے کیا جائے تو معمولی صدقہ بھی انسان کی نجات کا سبب بن سکتا ہے۔ آپ نے فرمایا:

«إِتَّقُوا النَّارَ وَلَوْ بِشَقٍّ تَمَرَّةً» (صحیح البخاری، الزکاة، باب اتقوا النار ولو

بشق تمرة، ح: ۱۴۱۷ وصحیح مسلم، الزکاة، باب الحث على الصدقة ... ،

ح: ۱۰۱۶)

”صدقہ کر کے جنم سے بچ جاؤ خواہ ایک کھجور ہی ہو۔“

«مَا نَقَصَتْ صَدَقَةٌ مِّنْ مَالٍ» (صحیح مسلم، البر والصلة، باب استحباب

الغفو والتواضع، ح: ۲۵۸۸)

”صدقہ مال کو کم نہیں کرتا۔“

(۵) صبر سے باز رہنا۔ عبادت پر صبر کا مطلب ہے کہ عبادت کو دوام کے ساتھ کیا جائے۔ مصائب و آلام کو برداشت کرنا اور جزع فزع نہ کرنے کو بھی صبر کہا جاتا ہے۔ مصیبت یا پریشانی آئے تو صبر کرنا چاہیے۔ صبر کرنے والوں کے لیے اللہ تعالیٰ کے ہاں خوشخبری ہے۔ فرمایا:

﴿وَبَشِّرُ الصَّابِرِينَ ﴿٥٦﴾ أَلَّذِينَ إِذَا أَصَبَّتْهُمْ مُّصِيبَةً قَالُوا إِنَّا لِلَّهِ وَإِنَّا إِلَيْهِ رَجِعونَ ﴿٥٧﴾﴾ (آل عمران/۵۶-۵۷)

”آپ صبر کرنے والوں کو خوشخبری دیں۔ جنہیں جب کوئی مصیبت پہنچتی ہے تو انہیں اللہ و  
انہیں ایکجا گئون پڑھ کر خاموش رہتے ہیں۔“

صبر کی تین قسمیں ہیں:

۱) الصَّابِرُ عَلَى الظَّاعَةِ: اطاعت پر استقامت اختیار کرنا۔

۲) الصَّابِرُ عَنِ الْمُعْصِيَةِ: گناہ اور برائی سے باز رہنا۔

۳) الصَّابِرُ فِي الْمُصِيبَةِ: تکلیف اور مصیبت کے وقت جزع فزع نہ کرنا۔

(۶) قرآن کریم ﴿وَالْقُرْآنُ حُجَّةٌ لَكُمْ أَوْ عَلَيْكُم﴾ ”اور قرآن تمہارے حق میں یا تمہارے خلاف جلت ہو گا۔“

جو شخص قرآن کریم کو پڑھے، سمجھے اور اس کے احکام کی پابندی کرے تو یقیناً یہ قرآن اس شخص کے حق میں جلت اور فلاح و نجات کی دلیل ہے اور جو شخص اس کی پرواہ کرے، غفلت کا شکار ہو، اور اس کے احکام کے خلاف زندگی گزارتا ہو تو ظاہر ہے کہ یہ قرآن اس کے خلاف جلت ہو گا۔ ایسے لوگوں کے خلاف خود رسول اکرم ﷺ، اللہ تعالیٰ کے ہاں مقدمہ دائر کرتے ہوئے فرمائیں گے:

﴿يَنَرِبَ إِنَّ قَوْمِي أَتَخَذُوا هَذَا الْقُرْآنَ مَهْجُورًا ﴿٣٠﴾﴾ (آل عمران/۳۰)

”یا اللہ! میری امت کے ان لوگوں نے قرآن کو چھوڑ دیا تھا۔“

یک حدیث میں آپ نے فرمایا:

«إِقْرُأُوا الْقُرْآنَ فَإِنَّهُ يَأْتِي يَوْمَ الْقِيَامَةِ شَفِيعًا لِأَصْحَابِهِ» (صحیح مسلم،

صلات المسافرین، باب فضل قراءة القرآن وسورة البقرة، ح: ۸۰۴)

”قرآن مجید پڑھا کرو کیونکہ یہ قرآن صاحب قرآن کے لیے قیامت کے روز سفارشی بن کر آئے گا۔“

«الصَّيَامُ وَالْقُرْآنُ يَسْفَعَانِ لِلْعَبْدِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، يَقُولُ الصَّيَامُ: أَيْ رَبِّ! مَنَعْتُهُ الطَّعَامَ وَالشَّهْوَةَ فَشَفَعْنِي فِيهِ، وَيَقُولُ الْقُرْآنُ: مَنَعْتُهُ التَّوْمَ بِاللَّيلِ فَشَفَعْنِي فِيهِ، قَالَ فَيُسْفَعَانِ» (مسند أحمد بتحقيق الشيخ أحمد

شاکر: ۱۱۸/۱۰، ح: ۶۶۲۶ والمستدرک للحاکم: ۵۵۴)

”روزہ اور قرآن بندے کے حق میں سفارش کریں گے۔ روزہ کے گایا اللہ! میں نے اسے (دن کے وقت) کھانے پینے اور شہوات سے روکے رکھا اس کے حق میں میری سفارش قبول فرم۔ اور قرآن کے گایا اللہ میں نے اسے رات کو نیند سے روکے رکھا اس کے حق میں میری سفارش قبول فرم اچنا پچہ دونوں کی سفارش قبول ہوگی۔“

آخر میں آپ نے فرمایا کہ ہر شخص محنت و کوشش کر رہا ہے۔ اور اپنے نفس کا سودا کر رہا ہے کوئی نیکی کر کے اسے آزاد کر رہا ہے اور کوئی گناہ کر کے اسے ہلاک کر رہا ہے۔ مطلب یہ ہے کہ ہر انسان کسی نہ کسی کوشش میں معروف ہے اگر وہ اللہ تعالیٰ کا مطیع اور نژاد بردار ہے تو اپنے آپ کو اللہ تعالیٰ کی ناراضی اور اس کے عذاب سے بچا لیتا ہے اور اگر اس کا نافرمان ہے تو اپنے آپ کو ہلاکت، تباہی اور بربادی کے گڑھے میں دھکیل رہا ہے۔

## ۲۲۔ حرمت ظلم اور حقیقت توحید

عَنْ أَبِي ذَرٍّ الغِفارِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ  
فِيمَا يَرْوِيهِ عَنْ رَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ، أَكَّهُ قَالَ: «يَا عَبَادِي! إِنِّي  
حَرَّمْتُ الظُّلْمَ عَلَى نَفْسِي، وَجَعَلْتُهُ بَيْنَكُمْ مُّحَرَّمًا،

فَلَا تَظَالَمُوا، يَا عِبَادِي! كُلُّكُمْ ضَالٌ إِلَّا مَنْ هَدَيْتُهُ، فَاسْتَهْدُونِي أَهْدِكُمْ، يَا عِبَادِي! كُلُّكُمْ جَائِعٌ إِلَّا مَنْ أَطْعَمْتُهُ، فَاسْتَطِعْمُونِي أَطْعِمْكُمْ، يَا عِبَادِي! كُلُّكُمْ عَارٍ إِلَّا مَنْ كَسَوْتُهُ، فَاسْتَكْسُونِي أَكْسُكُمْ، يَا عِبَادِي! إِنَّكُمْ تُخْطِئُونَ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ، وَأَنَا أَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا، فَاسْتَغْفِرُونِي أَغْفِرَ لَكُمْ، يَا عِبَادِي! إِنَّكُمْ لَنْ تَلْعُغُوا ضَرَّيِ فَتَضْرُوْنِي، وَلَنْ تَلْعُغُوا نَفْعِي فَتَنْفَعُونِي، يَا عِبَادِي! لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وَجَنَّكُمْ، كَانُوا عَلَى أَتْقَى قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ مِنْكُمْ، مَا زَادَ ذَلِكَ فِي مُلْكِي شَيْئًا، يَا عِبَادِي! لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وَجَنَّكُمْ كَانُوا عَلَى أَفْجَرِ قَلْبِ رَجُلٍ وَاحِدٍ مِنْكُمْ، مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِنْ مُلْكِي شَيْئًا، يَا عِبَادِي! لَوْ أَنَّ أَوَّلَكُمْ وَآخِرَكُمْ، وَإِنْسَكُمْ وَجَنَّكُمْ، قَامُوا فِي صَعِيدٍ وَاحِدٍ فَسَأْلُونِي، فَأَعْطَيْتُ كُلَّ إِنْسَانٍ مَسَأْلَةً، مَا نَقَصَ ذَلِكَ مِمَّا عِنْدِي إِلَّا كَمَا يَنْقُصُ الْمُحِيطُ إِذَا أُدْخِلَ الْبَحْرَ، يَا عِبَادِي! إِنَّمَا هِيَ أَعْمَالُكُمْ أَخْصِسِهَا لَكُمْ، ثُمَّ أُوْفِيْكُمْ إِيَاهَا، فَمَنْ وَجَدَ خَيْرًا فَلِيَحْمِدَ اللَّهَ، وَمَنْ وَجَدَ غَيْرَ ذَلِكَ فَلَا يَلُومَنَ إِلَّا نَفْسَهُ» (رواه مسلم)

سیدنا ابوذر غفاری رض نبی اکرم ﷺ سے حدیث قدسی روایت کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ”میرے بندو! میں نے اپنے اوپر حرام کر رکھا ہے کہ کسی پر ظلم کروں اور میں نے اسے تمہارے درمیان بھی حرام کر دیا ہے لہذا تم ایک دوسرے پر ظلم نہ کرو۔ میرے بندو! تم سب گمراہ ہو

سوائے اس کے جسے میں ہدایتِ دول پس تم مجھ سے ہدایت طلب کرو میں تمہیں ضرور ہدایتِ دول گا۔ میرے بندو! تم میں سے ہر ایک بھوکا ہے سوائے اس کے جسے میں کھاناِ دول تم مجھ سے کھانا مانگو میں تمہیں ضرور کھاناِ دول گا۔ میرے بندو! تم میں سے ہر ایک نگاہ ہے سوائے اس کے جسے میں لباس پہناؤں تم مجھ سے لباس طلب کرو میں تمہیں لباسِ دول گا۔ میرے بندو! تم دن رات گناہ کرتے ہو میں تمام گناہ معاف کرنے والا ہوں تم مجھ سے مغفرت طلب کرو میں تمہیں بخششِ دول گا۔ میرے بندو! تم مجھے کچھ نقصان پہنچا سکتے ہو نہ فائدہ۔ میرے بندو! تم میں سے اگلے پچھلے انسان اور جن، سب کے سب نیک ترین بن جائیں تو اس سے میری حکومت میں بالکل اضافہ نہ ہو گا۔ میرے بندو! اگر تم میں سے اگلے پچھلے انسان اور جن، بد ترین بن جائیں تو اس سے میری حکومت میں کوئی کمی نہیں آئے گی۔ میرے بندو! اگر تمہارے اگلے پچھلے انسان اور جن، تمام کے تمام کھلے میدان میں کھڑے ہو کر مجھ سے مانگیں اور میں ہر ایک کو اس کے مانگنے کے مطابق دیتا جاؤں تو اس سے میرے خزانوں میں بس اتنی سی کمی آتی ہے جتنی سمندر میں سوئی ڈبو کر نکالنے سے سمندر میں کمی آتی ہے۔ میرے بندو! میں تمہارے اعمال کو محفوظ کر رہا ہوں تمہیں ان کی پوری پوری جزاِ دول گا پس جو شخص اچھا نتیجہ پائے وہ اللہ تعالیٰ کی حمد کرے اور جسے اچھا نتیجہ نہ ملے تو وہ صرف اپنے آپ ہی کو ملامت کرے۔

**تخریج:** صحيح مسلم، البر والصلة والأدب، باب تحريم الظلم، ح ۲۵۷۷.

**معجم الالفاظ:** [حَرَّمَتُ الظُّلْمَ] میں نے ظلم حرام کر رکھا ہے۔ لغوی طور پر کسی چیز کو اس کے اصل مقام پر نہ رکھنا، ظلم کھلاتا ہے۔ اس ظلم سے مراد حد سے تجاوز اور لوگوں کے

بارے میں ناجائز تصرف ہے اور یہ کلام، اللہ تعالیٰ کے بارے میں ناممکن ہے۔ اللہ تعالیٰ کے ظلم کو حرام قرار دینے کا مطلب ہے کہ یہ اللہ کے قانون عدل کے خلاف ہے۔ [ضال] گمراہ یعنی رسولوں کی آمد سے قبل دین سے لاعلم اور ناداواقف۔ [إِلَّا مَنْ هَدَيْتُهُ] سوائے ان لوگوں کے جنیں میں انبیاء و رسول کی لائی ہوئی شریعت پر ایمان لانے کی توفیق اور حق کے بارے میں غور کرنے کی راہ دکھاؤ۔ [فَأَسْتَهْدُونَنِي] مجھ سے ہدایت طلب کرو یعنی مجھ سے حق کے راستے کی راہنمائی طلب کرو۔ [فِي صَعِيدَةِ] کھلے میدان میں۔ [الْمِحِيطُ] سوئی [أَوْ فِيْكُمْ إِيَّاهَا] آخرت میں ان کی پوری پوری جزا دوں گا۔

**تشريح :** حدیث قدسی: "اہل علم کی اصطلاح میں حدیث قدسی وہ ہے جس میں رسول اللہ ﷺ کسی بات کی نسبت اللہ تعالیٰ کی طرف کرتے ہوئے روایت کریں۔ ایسی حدیث کے معنی و مفہوم بقول بعض اللہ تعالیٰ کے ہوتے ہیں اور روایت رسول اکرم ﷺ فرماتے ہیں۔ قرآن کریم اور حدیث قدسی میں متعدد وجوہ سے فرق ہے۔

| حدیث قدسی                                                               | قرآن مجید                                                           |
|-------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------|
| حدیث قدسی کبھی بذریعہ الہام یا خواب بھی آس تک پہنچتی رہی۔               | ① قرآن مجید حضرت جبریل کے توسط ہی سے آنحضرت ﷺ پر نازل ہوا۔          |
| حدیث قدسی کے لئے بقل متواتر منقول ہونا شرط نہیں۔                        | ② قرآن کریم کے لئے بقل متواتر منقول ہونا شرط ہے۔                    |
| حدیث قدسی میں تحدی اور چیخ نہیں پایا جاتا۔                              | ③ قرآن کریم میں تحدی اور چیخ پایا جاتا ہے۔                          |
| حدیث قدسی کی نماز میں تلاوت نہیں کی جاتی۔                               | ④ قرآن کی نماز میں تلاوت کی جاتی ہے۔                                |
| حدیث قدسی کے کسی جملے کو آیت یا جملوں کو سورت نہیں کہا جاتا۔            | ⑤ قرآن کریم کے ایک جملہ کو آیت اور مجموعہ آیات کو سورت کہا جاتا ہے۔ |
| یہ ثواب حدیث قدسی کی تلاوت و قراءت ایک حرفا کے بدله دس نیکیاں ملتی ہیں۔ | ⑥ قرآن کریم کی تلاوت کرنے پر ایک پر نہیں۔                           |

كتب احادیث میں احادیث قدیسہ کی کافی تعداد موجود ہے۔

محدثین نے احادیث قدیسہ کو مستقل کتابوں اور مجموعوں میں بھی جمع کیا ہے ان میں سے ایک مشہور کتاب علامہ عبد الرؤوف المناوی کی ہے۔ اس کا نام ”الاتحافت السنیۃ فی الاحادیث القدسیۃ“ ہے اس میں (۱۵۶) احادیث ہیں۔

اس حدیث میں اللہ تعالیٰ نے بندوں کو خطاب کرتے ہوئے مختلف باتوں کی تلقین فرمائی۔  
 (۱) حرمت ظلم اللہ تعالیٰ بڑا مہربان اور رحیم ہے۔ اس نے رحم کرنا اپنے اوپر فرض کر لیا ہے۔ قرآن کریم میں اس کا کئی دفعہ ذکر ہوا ہے۔ چنانچہ فرمایا:

﴿كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ﴾ (الأنعام/۶)

”اس (اللہ تعالیٰ) نے رحم کرنا اپنے اوپر فرض کیا ہے۔“

﴿كَتَبَ رَبُّكُمْ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ﴾ (الأنعام/۵۴)

”تمارے رب نے رحم کرنا اپنے اوپر فرض کیا ہے۔“

﴿وَرَبُّكَ الْغَنِيُّ ذُو الرَّحْمَةِ﴾ (الأنعام/۱۳۳)

”اور تمہارا رب لوگوں سے مستغنى اور رحمت والا ہے۔“

﴿فَإِن كَذَّبُوكَ فَقُلْ رَبُّكُمْ ذُو رَحْمَةٍ وَسِعَةٍ﴾ (الأنعام/۱۴۷)

”اگر یہ لوگ آپ کی تکذیب کرتے ہیں تو آپ کہہ دیجئے کہ تمہارا رب وسیع رحمت والا ہے۔“

اللہ تعالیٰ چونکہ ازحد مہربان، رحیم و شفیق ہے اس لیے وہ کسی پر ظلم و زیادتی نہیں کرتا۔

﴿وَوُضِعَ الْكِتَبُ فَتَرَى الْمُجْرِمِينَ مُشْفِقِينَ مِمَّا فِيهِ وَيَقُولُونَ يَوْمَئِنَا مَا لِهَا الْكِتَبُ لَا يَفُادُ رَصْغِيرَةً وَلَا كِبِيرَةً إِلَّا أَخْصَنَهَا وَوَجَدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِرًا وَلَا يَظْلِمُ رَبُّكَ أَحَدًا﴾ (الكهف/۱۸)

”قیامت کے دن ہر شخص کا نامہ اعمال اس کے سامنے رکھ دیا جائے گا مجرمین اس میں درج اعمال سے خوف کھائیں گے اور کمیں کے ہائے افسوس! اس کتاب کو کیا ہے؟ (یہ کیسی کتاب ہے؟) کہ اس نے کوئی عمل بھی نہیں چھوڑا سب اس میں درج ہے۔

یہ لوگ جو کچھ دنیا میں کر چکے وہ سب وہاں موجود پائیں گے اور تمہارا رب کسی پر ظلم نہ کرے گا۔”

﴿فَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ ۚ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ ۚ﴾ (الزلزال ۹۹/۸۷)

”جو شخص ایک ذرہ برابر نیکی کرے گا اسے دیکھ لے گا اور جس نے ایک ذرہ برابر براہی کی وہ بھی اسے دیکھ لے گا۔“

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ وَإِنْ تَكُ حَسَنَةٌ يُضَعِّفُهَا وَيُؤْتِ مِنْ لَدُنْهُ أَجْرًا عَظِيمًا ۝﴾ (النساء ۴/۴۰)

”بے شک اللہ تعالیٰ کسی پر ذرہ برابر بھی ظلم نہیں کرے گا اگر کسی کی ایک نیکی بھی ہوئی تو اللہ تعالیٰ اسے بڑھادے گا اور اپنی طرف سے اجر عظیم عطا کرے گا۔“

﴿ذَلِكَ بِمَا قَدَّمْتَ أَيْدِيكُمْ وَأَنَّ اللَّهَ لَيْسَ بِظَلَامٍ لِلْعَيْدِ ۝﴾ (آل عمران ۳/۱۸۲)

”یہ سب تمہارے اعمال کے سبب ہے اور اللہ تعالیٰ بندوں پر زیادتی نہیں کرتا۔“

﴿إِنَّ اللَّهَ لَا يَظْلِمُ النَّاسَ شَيْئًا وَلَكِنَّ النَّاسَ أَنفَسَهُمْ يَظْلَمُونَ ۝﴾ (یونس ۱۰/۴۴)

”بے شک اللہ تعالیٰ لوگوں پر بالکل ظلم نہیں کرتا لیکن یہ لوگ خود اپنی جانوں پر ظلم کرتے ہیں۔“

﴿وَلَا يَظْلَمُونَ فَتِيلًا ۝﴾ (النساء ۴/۴۹)

”اور ان پر بالکل ظلم نہ کیا جائے گا۔“

﴿وَلَا يَظْلَمُونَ نَفِيرًا ۝﴾ (النساء ۴/۱۲۴)

”اور ان پر معمولی سابھی ظلم نہیں کیا جائے گا۔“

ان تمام آیات سے بخوبی واضح ہوا کہ اللہ تعالیٰ ظلم نہیں فرماتا۔ اسی لئے اس نے حکم دیا ہے کہ تم آپس میں بھی ایک دوسرے پر ظلم نہ کرو دنیا میں کسی کا کسی پر ظلم کرنا قیامت

کے روز اندھیروں کا سبب ہو گا۔ حضرت ابن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: «الْظُّلْمُ ظُلْمَاتٌ يَوْمَ الْقِيَامَةِ» (صحیح البخاری، المظالم، باب الظلم ظلمات) یوم القيامة، ح: ۲۴۴۷ و صحیح مسلم، البر والصلة، باب تحریم الظلم، ح: ۲۵۷۹

”دنیا میں کیا ہوا ظلم قیامت کو ظلمات (اندھیروں) کا سبب ہے۔“

جو شخص دنیا میں کسی پر ظلم کرتا ہے قیامت کے دن ظالم کی نیکیاں لے کر مظلوم کو دی جائیں گی اگر اس کی نیکیاں ختم ہو گئیں تو مظلوم کے گناہ اس ظالم پر ڈال دیئے جائیں گے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”جس نے کسی پر ظلم کیا ہوا تو آج معاف کرا لے قیامت کے دن کسی کے پاس درہم ہوں گے نہ دینار۔ اگر ظالم کے نامہ اعمال میں نیک اعمال ہوئے تو اس کے ظلم کے برابر وہ لیے جائیں گے اگر اس کے پاس نیکیاں نہ ہوئیں تو مظلوم کے گناہ اس کے ذمہ ڈال دیئے جائیں گے۔“ (صحیح بخاری، المظالم، باب من کانت له مظلومة عند الرجل فحلله الله .....، ح: ۲۲۲۹)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے۔ آنحضرت ﷺ نے دریافت فرمایا: ”کیا تم جانتے ہو کہ مفلس کون ہے؟“ صحابہ نے کہا: ہم میں مفلس وہ ہے جس کے پاس درہم و دینار نہ ہوں۔ آپ نے فرمایا: میری امت کا مفلس وہ ہے جو دنیا میں نماز، روزہ اور زکوٰۃ وغیرہ جیسی نیکیاں کر کے قیامت کے دن آئے گا تو ان اعمال کے ساتھ ساتھ اس نے لوگوں پر زیادتیاں بھی کی ہوں گی کسی کو گالی دی ہوگی، کسی پر الزام لگایا ہو گا، کسی کامل کھایا ہو گا، کسی کا ناحق خون بھیایا ہو گا اور کسی کو مارا ہو گا، تو ان تمام مظلوموں کو باری باری اس کی نیکیاں ظلم کے بد لے دی جائیں گی۔ اگر حقوق پورے ہونے سے پہلے اس کی حسات ختم ہو گئیں تو مظلوموں کے گناہ اس کے ذمے ڈال دیئے جائیں گے اور پھر یہ ان تمام گناہوں کے سبب جہنم میں ڈال دیا جائے گا۔

(صحیح مسلم، البر والصلة بباب تحریم الظلم، ح: ۲۵۸۱)

**۲) ہدایت** اس حدیث میں دوسری بات یہ بیان فرمائی گئی کہ میرے بندو! تم سب گمراہ ہو صرف وہ لوگ ہدایت پر ہیں جنہیں میں ہدایت دوں، پس تم مجھ سے ہدایت طلب کیا کرو، میں تمہیں ہدایت دوں گا۔ گویا ہدایت و راہنمائی کا مالک و مختار بھی اللہ

ہے اسی سے ہدایت طلب کرنی چاہئے۔ اسی لیے بندوں کو نماز کی ہر رکعت میں یہ دعا کر کی تلقین کی گئی ہے۔

﴿ أَهَدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ (الفاتحة/١)

”یا اللہ! ہمیں صراطِ مستقیم کی راہنمائی فرم۔“

انبیاء ﷺ کو بھی اللہ تعالیٰ ہی ہدایت سے سرفراز فرماتا ہے۔ قرآن مجید میں حضرت ابراہیم، اسحاق، یعقوب، نوح، داؤد، سلیمان، ایوب، یوسف، موسیٰ، ہارون، زکریا، یحیٰ عیسیٰ، الیاس، یسوع، اور لوٹ ﷺ کے اسماء گرامی ذکر کر کے اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَاجْبَرْتُهُمْ وَهَدَيْتُهُمْ إِلَى صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ﴾ (آل عمران/٨٧)

”ہم نے ان سب کو چنان اور صراطِ مستقیم کی راہنمائی کی۔“

ہدایت اسی کو مل سکتی ہے جسے اللہ تعالیٰ ہدایت دے۔

﴿ وَمَن يَهْدِ اللَّهُ فَهُوَ الْمُهَدَّدُ وَمَن يُضْلِلْ فَلَن يَجِدَ لَهُمْ أَوْلَيَاءَ مِنْ دُونِهِ ﴾

(الاسراء/٩٧)

”ہدایت یافتہ وہی ہے جسے اللہ تعالیٰ ہدایت دے اور وہ جسے گمراہ کرے تم اس کے لیے اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی دوست اور مددگار نہ پاؤ گے۔“

﴿ إِنَّكَ لَا تَهْدِي مَنْ أَخْبَتْ وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي مَنْ يَشَاءُ وَهُوَ أَعْلَمُ بِالْمُهَدَّدِينَ ﴾ (القصص/٥٦)

”آپ جسے چاہیں ہدایت نہیں دے سکتے اللہ تعالیٰ جسے چاہتا ہے ہدایت کی توفیق دیتا ہے اور وہی ہدایت والوں کو بہتر جانتا ہے۔“

جسے اللہ تعالیٰ ہدایت کی توفیق دے اسے چاہئے کہ اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرتا ہے۔

﴿ الْحَمْدُ لِلَّهِ الَّذِي هَدَنَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِهَتَدِي لَوْلَا أَنْ هَدَنَا اللَّهُ ﴾

(الأعراف/٧)

”تمام تعریفیں اللہ تعالیٰ کے لیے ہیں جس نے ہمیں اس (اسلام) کی ہدایت دی۔ وہ اگر ہدایت نہ دیتا تو ہم ہدایت پر نہیں آسکتے تھے۔“

ہدایت مل جانے کے بعد یہ دعا بھی کرتے رہنا چاہیئے کہ اللہ تعالیٰ ہمیں اس پر قائم رکھے اور اس سے محروم نہ کر دے۔

﴿رَبَّنَا لَا تُزِغْ فُلُوْنَا بَعْدِ إِذْ هَدَيْنَا﴾ (آل عمران ۸/۳)

”اے ہمارے پروردگار! تو نے ہمیں ہدایت بخشی ہے تو اب ہمارے دلوں کو اس سے موڑنہ دینا۔“

چونکہ ہدایت اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے وہ جسے چاہے ہدایت کی توفیق دیتا ہے۔ اس لئے اس حدیث میں فرمایا: ”میرے بندو! تم سب گمراہ ہو، سوائے ان کے جنہیں میں ہدایت دوں تم سب مجھ سے ہدایت طلب کرو۔ میں تمہیں ہدایت دوں گا۔“

(۳) رزق | اللہ تعالیٰ نے فرمایا: میرے بندو! تم بھوکے ہو، سوائے اس کے جسے میں کھانا دوں۔ تم مجھ سے کھانا مانگو میں تمہیں کھانا دوں گا۔

اس حصہ میں رزق و روزی کے متعلق فرمایا کہ یہ بھی اللہ تعالیٰ کے پاس ہے۔ اس لیے رزق اور روزی کی درخواست اللہ تعالیٰ سے کرنی چاہیئے۔

اللہ تعالیٰ کا ایک نام ”الرزاق“ بھی ہے۔ یعنی بہت زیادہ رزق دینے والا۔ روئے زمین پر جس قدر مخلوقات موجود ہیں ان سب کا رازق اور روزی رسال صرف اللہ تعالیٰ ہے۔

﴿وَمَا مِنْ دَابَّةٍ فِي الْأَرْضِ إِلَّا عَلَى اللَّهِ رِزْقُهَا﴾ (ہود ۱۱)

”زمین پر جو بھی جاندار ہے اس کے رزق کی ذمہ داری اللہ تعالیٰ کی ہے۔“

﴿اللَّهُ الَّذِي خَلَقَكُمْ ثُمَّ رَزَقَكُمْ ثُمَّ يُمْسِكُكُمْ ثُمَّ يُحِيِّكُمْ هَلْ مِنْ شَرَكَّا لِكُمْ مَنْ يَفْعَلُ مِنْ ذَلِكُمْ مَنْ شَاءُ سُبْحَانَهُ وَتَعَالَى عَمَّا يُشْرِكُونَ﴾ (الروم ۴۰)

”اللہ تعالیٰ وہ ذات ہے جس نے تمہیں پیدا کیا، پھر تمہیں رزق دیا، پھر تمہیں مارے گا، اور پھر زندہ کرے گا کیا تمہارا کوئی شریک ایسے کام کر سکتا ہے؟ اللہ تعالیٰ ان سے پاک اور بلند ہے۔ جنہیں یہ لوگ اللہ تعالیٰ کا شریک بناتے ہیں۔“

﴿يَا أَيُّهَا النَّاسُ أَذْكُرُوا نَعْمَلَ اللَّهُ عَلَيْكُمْ هَلْ مِنْ خَلِيقٍ غَيْرُ اللَّهِ يَرْزُقُكُمْ مِنَ

السَّمَاءُ وَالْأَرْضُ لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ فَافْتُحْ تُوفِّكُونَ ﴿٢﴾ (فاطر ۳/۳۵)

”لوگو! تم اپنے اوپر اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو یاد کرو۔ کیا اللہ تعالیٰ کے سوا کوئی ہے جو تمہیں زمین اور آسمان سے رزق دے؟ اس کے علاوہ کوئی معبود نہیں، تم کہاں بھٹک رہے ہو؟“

چونکہ رازق صرف اللہ تعالیٰ ہے اس لیے حدیث کے اس حصہ میں فرمایا: تم سب بھوکے ہو۔ تمہیں رزق اور کھانے کی ضرورت پیش آتی رہتی ہے۔ رزق اسی کو ملتا ہے جسے میں دوں۔ لہذا مجھ سے رزق طلب کرو، میں تمہیں دوں گا۔

آگے فرمایا کہ تم سب ننگے ہو، تمہیں لباس اور کپڑوں کی ضرورت رہتی ہے۔ لباس بھی میں دیتا ہوں۔ مجھ سے لباس مانگو میں تمہیں پہننے کو دوں گا۔

لباس (۲) لباس

لباس انسان کی زینت اور سترہانپنے کا ذریعہ ہے۔

﴿يَبْنِي مَادَمْ قَدْ أَزَّلَنَا عَيْتُكُذْ لِيَا سَا يُوَرِّي سَوَّةَ تِكْمَ وَرِيشَا وَلِيَا سُّالْنَقْوَى ذَلِكَ خَيْرٌ﴾ (الأعراف ۷/۲۶)

”اے بنی آدم! ہم نے تمہارے لئے لباس نازل کیا ہے جو تمہارے سترہانپا اور زینت کا کام دیتا ہے اور اس لباس سے تقویٰ کا لباس بہت بہتر ہے۔“

اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو استعمال کرنے کے بعد اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرنا چاہئے۔ حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ آنحضرت ﷺ نیا کپڑا پہننے تو یہ دعا فرماتے:

«اللَّهُمَّ لَكَ الْحَمْدُ أَنْتَ كَسَوْتَنِي أَسْتَلُكَ خَيْرًا وَخَيْرًا مَا صُنِعَ لَهُ وَأَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرِّهِ وَشَرِّ مَا صُنِعَ لَهُ» (جامع الترمذی، اللباس، باب ما يقول إذاً لبس ثوباً جديداً، ح: ۱۷۶۷ وانظر مختصر شمائل الترمذی للألبانی،

ص: ۴۷)

”یا اللہ! تمیرے ہی لیے تمام تعریفیں ہیں تو نے مجھے یہ لباس میا کیا۔ میں تجھ سے اس لباس اور جس مقصد کے لئے بنایا گیا ہے اس کی خیر کا طالب ہوں اور اس کے شر اور جس مقصد کے لئے بنایا گیا ہے اس کے شر سے بناہ چاہتا ہوں۔“

معاذ بن انس رض فرماتے ہیں آنحضرت ﷺ نے فرمایا جو شخص لباس پہنے وقت یہ دعا پڑھے۔ اس کے سابقہ گناہ بخش دیے جاتے ہیں:

«الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي كَسَانِي هَذَا الثَّوَبَ وَرَزَقَنِيهِ مِنْ غَيْرِ حَوْلٍ مَّنِي وَلَا قُوَّةٌ» (سنن أبي داود، اللباس، باب: ۱، ح: ۴۰۲۳ وجامع الترمذی، الدعوات، باب ما يقول إذا فرغ من الطعام، ح: ۳۴۵۸)

”تمام تعریفیں اللہ کے لیے ہیں جس نے میری کسی محنت اور قوت کے بغیر مجھے یہ لباس عطا فرمایا۔“

اسی لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا: میرے بندو! تم سب کو لباس کی ضرورت رہتی ہے تم مجھ سے لباس طلب کرو۔ میں تمہیں لباس دوں گا۔

(۵) استغفار اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ”میرے بندو! تم دن رات گناہ کرتے ہو، میں ہی تمام گناہ بخشنے والا ہوں۔ تم مجھ سے مغفرت طلب کرو میں تمہیں بخش دوں گا۔“ استغفار کی بڑی فضیلت ہے۔ جو شخص اللہ تعالیٰ سے استغفار کرتا ہے اللہ تعالیٰ اسے ہر مشکل اور پریشانی سے نجات دیتا ہے اور ایسی جگہ سے رزق عطا فرماتا ہے جس کا اسے وہم و لگان بھی نہیں ہوتا۔ استغفار کی اسی فضیلت کی وجہ سے آنحضرت ﷺ ایک دن میں سو سے زیادہ مرتبہ استغفار کیا کرتے تھے۔ دلوں پر اللہ تعالیٰ کی یاد سے غفلت کا زنگ چڑھ جاتا ہے اس کا علاج بھی اللہ تعالیٰ کی یاد اور استغفار ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّهُ لِيَغَانُ عَلَى قَلْبِي وَإِنَّمِي لَا سْتَغْفِرُ اللَّهَ فِي الْيَوْمِ مِائَةً مَرَّةً» (صحیح مسلم، الذکر والدعاء، باب استحباب الاستغفار...، ح: ۲۷۰۲)

”میرے دل پر زنگ آ جاتا ہے اور میں ایک دن میں سوبار استغفار کرتا ہوں۔“

استغفار کرنے سے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ حضرت ابو ہریرہ رض سے روایت ہے آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”جب انسان گناہ کرتا ہے تو اس کے دل پر ایک سیاہ نقطہ لگ جاتا ہے۔ اگر وہ توبہ واستغفار کر لے تو اس کا دل صاف ہو جاتا ہے۔“ (جامع الترمذی، تفسیر القرآن، ۳۳۳۳، ابن ماجہ الزهد، باب ذکر الذنوب، ح: ۳۲۳۳)

انسان کو اللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوس نہیں ہونا چاہیئے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا ہے میرے بندے جب تک مجھ سے استغفار کرتے رہیں گے میں انہیں معاف کرتا رہوں گا۔

حضرت ابو سعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے آنحضرت ﷺ نے فرمایا: "شیطان نے کہا: اے رب! مجھے تیری عزت اور جلال کی قسم: جب تک ان لوگوں کے اجسام میں ان کی ارواح رہیں گی میں تب تک انہیں گمراہ کرتا رہوں گا۔ تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا مجھے اپنے عزت و جلال اور علوم کان کی قسم! یہ بندے جب تک استغفار کرتے رہیں گے میں بھی انہیں معاف کرتا رہوں گا۔ (احمد ۳۱، ۲۹/۳۱ و المشکوہ للالبانی: ۷۲۲/۲)

اگر انسان شرک کا ارتکاب نہ کرے تو خواہ روئے زمین کے برابر گناہ کر لے اور اللہ تعالیٰ سے مغفرت طلب کرے تو اللہ تعالیٰ اسے معاف فرمادے گا۔

حضرت انس بن مالک سے روایت ہے رسول اکرم ﷺ نے فرمایا: "اے ابن آدم! تو جب تک مجھے پکارتا اور میری رحمت کا امیدوار رہتا ہے، تیرے اعمال کیسے ہی ہوں میں تجھے بخش دوں گا۔ مجھے کوئی پروا نہیں، اے ابن آدم! اگر تیرے گناہ آسمان کی بلندیوں تک بھی پہنچ جائیں اور تو مجھ سے استغفار کر کے معافی طلب کرے تو میں تمہیں معاف کر دوں گا مجھے کوئی پروا نہیں۔ اے ابن آدم! اگر تو روئے زمین کے برابر گناہ کر کے آئے اور شرک نہ کیا ہو تو میں اتنی ہی مغفرت سے تجھے نواز دوں گا۔ (جامع الترمذی، الدعوات، باب فضل التوبۃ والاستغفار، ح: ۳۵۳۰)

**کلمہ استغفار** | جو شخص یہ (درج ذیل کلمہ) پڑھے اس کی مغفرت کر دی جاتی ہے خواہ وہ میدان جہاد سے فرار ہی ہوا ہو۔"

"اسْتَغْفِرُ اللَّهَ الَّذِي لَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ الْحَيُّ الْقَيُّومُ وَأَتُوبُ إِلَيْهِ" (سن ابی داود، أبواب الوتر، باب فی الاستغفار، ح: ۱۵۱۷ و جامع الترمذی، الدعوات، باب

دعاء الضيف، ح: ۳۵۷۷)

رسول اللہ ﷺ ایک مجلس میں:

"رَبَّ اغْفِرْ وَتُبْ عَلَيَّ إِنَّكَ أَنْتَ التَّوَّابُ الْغَفُورُ" (سن ابی داود، أبواب

الوتر، باب في الاستغفار، ح: ١٥١٦، وجامع الترمذى، الدعوات، باب ما يقول إذا قام من مجلسه، ح: ٣٤٣٤ وسنن ابن ماجه، الأدب، باب الاستغفار، ح: ٣٨١٤) سوسوار پڑھا کرتے تھے۔

حضرت شداد بن اوس رض فرماتے ہیں آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”جو شخص اسے صبح کے وقت صدق دل سے پڑھے اگر وہ شام سے پہلے فوت ہو گیا تو وہ جنتی ہے اسی طرح جو شخص اسے رات کو پڑھے اور صبح سے پہلے فوت ہو جائے تو وہ جنتی ہے۔

اللَّهُمَّ أَنْتَ رَبِّي لَا إِلَهَ إِلَّا أَنْتَ خَلَقْتَنِي وَأَنَا عَبْدُكَ وَأَنَا عَلَىٰ عَهْدِكَ وَوَعْدِكَ مَا اسْتَطَعْتُ أَعُوذُ بِكَ مِنْ شَرٍّ مَا صَنَعْتُ أَبُوءُ لَكَ بِسِنْعَمَتِكَ عَلَيَّ وَأَبُوءُ بِذَنْبِي فَاغْفِرْ لِي إِنَّهُ لَا يَعْفُرُ الذُّنُوبَ إِلَّا أَنْتَ“ (صحيح البخاري، الدعوات، باب أفضل الاستغفار، ح: ٦٣٠٦)

”اے اللہ! تو میرا رب ہے تیرے سوا کوئی سچا معبود نہیں، تو نے مجھے پیدا کیا ہے میں تیرا عاجز بندہ ہوں اور میں تیرے سماحت کے ہوئے عمد اور وعدے پر اپنی استطاعت کے مطابق قائم ہوں، میں نے جو خطائیں کی ہیں ان کے وباں سے تیری پناہ چاہتا ہوں تو نے مجھ پر جو احسانات کیے ہیں میں ان کا اقراری ہوں، اور مجھے اپنے گناہوں کا بھی اعتراف ہے۔ یا اللہ! مجھے بخش دے کیونکہ تیرے سوا کوئی بخشنے والا نہیں۔“

۱۱۱ اس کے بعد اللہ تعالیٰ نے فرمایا، میرے بندو! تم مجھے نفع پہنچا سکتے ہو نہ نقصان۔ ایک موحد کا یہ عقیدہ ہونا چاہیئے کہ دنیا کی کوئی طاقت اللہ تعالیٰ کو نفع یا نقصان نہیں پہنچا سکتی وہ مالک الملک (کائنات کا مالک) اور ملک الملوك (بادشاہوں کا بادشاہ) ہے۔

۱۱۲ اگر اگلے پچھلے سب لوگ نیک اور صالح ترین بن جائیں تو اس سے اللہ تعالیٰ کے اقتدار و سلطنت میں کچھ اضافہ نہیں ہوتا اور نہ اسے کوئی فائدہ پہنچتا ہے انسان جو کچھ کرتے ہیں اپنے لیے کرتے ہیں۔

۱۱۳ اسی طرح اگر ساری کائنات بدی پر اتر آئے تو اس سے اللہ تعالیٰ کا کچھ نقصان ہے نہ

اس کی سلطنت میں کوئی کمی آتی ہے۔ اللہ تعالیٰ بندوں کے نیک یا بد ہونے سے مکمل طور پر بے پروا اور مستغثی ہے۔ الصمد اور الغنی اس کے اوصاف ہیں۔

﴿۹﴾ اللہ تعالیٰ کے ہاں ہر ہر نعمت کے بے باخزانے ہیں جن میں کمی آتی ہے نہ آسکتی ہے۔ نہ معلوم اللہ تعالیٰ کب سے اپنے بندوں پر اپنی نعمتیں پختاہ کر رہا ہے ایک انسان کے لیے ان کا احصاء کرنا ممکن ہے۔ جیسا کہ فرمایا:

﴿ قُلْ لَوْ كَانَ الْبَحْرُ مَدَادًا لِكَلْمَاتِ رَقِي لَنَفَدَ الْبَحْرُ قَبْلَ أَنْ تَنْفَدَ كَلْمَاتُ رَقِيٍّ وَلَوْ چِشَّانَا بِمِثْلِهِ، مَدَادًا ﴾ (الکھف: ۱۰۹)

”کہہ دیجئے! اللہ تعالیٰ کی باتوں (نعمتوں) کو شمار کرنے اور لکھنے کے لیے اگر سمندر روشنائی ہو تو اللہ تعالیٰ کی باتیں (نعمتیں) تمام ہونے سے قبل سمندر ختم ہو جائے بلکہ اگر اتنی ہی روشنائی مزید ہو تو بھی اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کو شمار نہیں کیا جا سکتا۔“

﴿ وَلَوْ أَنَّمَا فِي الْأَرْضِ مِنْ شَجَرَةٍ أَفْلَمُ وَالْبَحْرُ يَمْدُدُ مِنْ بَعْدِهِ سَبْعَةً أَبْخُرٍ مَا نَفَدَتْ كَلْمَاتُ اللَّهِ ﴾ (لقمان: ۲۷)

”اگر روئے زمین کے سارے درخت قلم ہوں اور سمندر کا پانی روشنائی ہو اور اس کے علاوہ مزید سات سمندر روشنائی کے ہوں تو بھی اللہ تعالیٰ کی باتیں (علم اور حکمتیں) مکمل نہ ہوں گی۔“

﴿ وَإِنْ تَعَذُّذُوا يَعْمَلَ اللَّهُ لَا تُخْصُّوهَا ﴾ (ابراهیم: ۳۴)

”اگر تم اللہ تعالیٰ کی نعمتوں کا احصاء کرنا چاہو تو نہ کر سکو گے۔“

﴿ وَإِنْ مِنْ شَيْءٍ إِلَّا عِنْدَنَا خَازِنُهُ ﴾ (الحجیر: ۲۱)

”ہمارے پاس ہر چیز کے خزانے ہیں۔“

صحیحین میں بروایت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”اللہ تعالیٰ کا دایاں ہاتھ نعمتوں سے بھرا ہوا ہے وہ دن رات اس میں سے خرچ کرتا رہتا ہے۔ اس کے باوجود اس کے خزانوں میں کوئی کمی نہیں آتی۔ زرادیکھو اور غور کرو کب سے زمین و آسمان پیدا کئے اس وقت سے اب تک اس میں کچھ بھی کمی نہیں آتی۔“ (صحیح البخاری التفسیر، ح

وصحیح مسلم، الزکاۃ، باب الحث علی النفقۃ، ح: ۹۹۳:

اسی لیے اللہ تعالیٰ نے پیش نظر حدیث میں بندوں کو اپنے استغنا کی طرف توجہ دلاتے ہوئے فرمایا: اگر ساری کائنات مل کر اپنی اپنی مرضی، خواہش اور ضرورت کے مطابق مانگ اور میں ہر ایک کو اس کی درخواست کے مطابق عطا کر دوں تو میرے خزانوں میں بس اتنی کسی کی آئے گی جتنی سمندر میں سوئی ڈبو کر نکال لینے سے سمندر میں آتی ہے۔

آخر میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا اللہ تعالیٰ انسان کو اس کے اعمال کا پورا پورا بدلہ دیتا ہے بھلائی کی صورت میں اللہ تعالیٰ کا شکر اور خسارے کی صورت میں خود انسان مورو ازالہ ٹھہرتا ہے اگر اس نے اللہ تعالیٰ کے احکام کی خلاف ورزی کی تو اس میں آدمی کا اپنا قصور ہے۔ اللہ تعالیٰ کسی پر ظلم اور زیادتی نہیں کرتا۔

اس لئے فرمایا: میرے بندو! یہ تمہارے اعمال ہیں جنہیں میں محفوظ کر رہا ہوں میں تمہیں ان اعمال کی پوری پوری جزا دوں گا۔ جو شخص اپنے اعمال کا نتیجہ اچھا پائے وہ اللہ تعالیٰ کا شکر ادا کرے اور جسے اچھا نتیجہ نہ ملے تو وہ اپنے آپ کو ملامت کرے۔ کیونکہ وہ خود ذمہ دار ہے۔ کسی کا قصور نہیں۔

## ۲۵۔ صدقة کا حقیقی مفہوم

عَنْ أَبِي ذَرٍّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ نَاسًا مِنْ أَصْحَابِ  
رَسُولِ اللَّهِ قَالُوا لِلنَّبِيِّ ﷺ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! ذَهَبَ  
أَهْلُ الدُّنْوَرِ بِالْأُجُورِ، يُصَلِّونَ كَمَا نُصَلِّي، وَيَصُومُونَ  
كَمَا نَصُومُ، وَيَتَصَدَّقُونَ بِفُضُولِ أَمْوَالِهِمْ، قَالَ: «أَوَ  
لَيْسَ قَدْ جَعَلَ اللَّهُ لَكُمْ مَا تَصَدَّقُونَ بِهِ؟ إِنَّ بِكُلِّ  
تَسْبِيحةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَكْبِيرَةٍ صَدَقَةً، وَكُلِّ تَحْمِيدَةٍ  
صَدَقَةً، وَكُلِّ تَهْلِيلَةٍ صَدَقَةً، وَأَمْرٌ بِالْمَعْرُوفِ صَدَقَةً،  
وَنَهْيٌ عَنِ الْمُنْكَرِ صَدَقَةً، وَفِي بُصْرَعِ أَحَدِكُمْ صَدَقَةً»

قَالُوا: يَارَسُولَ اللَّهِ! أَيَّاً تِي أَحَدُنَا شَهْوَتَهُ وَيَكُونُ لَهُ فِيهَا أَجْرٌ؟ قَالَ: «أَرَأَيْتُمْ لَوْ وَضَعَهَا فِي حَرَامٍ، أَكَانَ عَلَيْهِ وِزْرٌ؟ فَكَذَلِكَ إِذَا وَضَعَهَا فِي الْحَلَالِ كَانَ لَهُ أَجْرٌ» (رواه مسلم)

سیدنا ابوذر غفاری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے چند صحابہ نے آنحضرت ﷺ سے عرض کیا: ”یار رسول اللہ! اہل ثروت تو اجر و ثواب میں سبقت لے گئے کیونکہ وہ ہماری طرح نمازیں پڑھتے اور روزے رکھتے ہیں اور اپنے زائد مال میں سے صدقہ (بھی) کرتے ہیں (مال نہ ہونے کے سبب ہم صدقہ کرنے سے قادر ہیں) آپ نے فرمایا: ”کیا اللہ تعالیٰ نے تمہیں بھی صدقہ کا سامان میرا نہیں کیا؟ تمہارا ایک دفعہ ”سبحان اللہ“ کہنا صدقہ ہے۔ تمہارا ایک دفعہ ”اللہ اکبر“ کہنا صدقہ ہے۔ ایک دفعہ ”الحمد لله“ کہنا صدقہ ہے ایک دفعہ ”لا اله الا اللہ“ کہنا صدقہ ہے۔ نیکی کا حکم دینا اور برائی سے روکنا صدقہ ہے۔ اور ہم بستری کرنے میں بھی صدقہ کا ثواب خواہش کو پورا کرے تو اسے بھی ثواب ملتا ہے؟ آپ نے فرمایا: ”کیا خیال ہے اگر وہ اسے حرام جگہ استعمال کرے تو اسے گناہ نہ ہو گا؟ ایسے ہی حلال مقام پر استعمال کرنے پر اجر بھی ملے گا۔“

**تخریج:** صحيح مسلم، الزکاة، باب بیان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف، ح ۱۰۶.

**شرح الالفاظ :** [نَاسًا] کچھ لوگ یعنی صحابہ کرام رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ [ذَهَبُ أَهْلُ الدُّثُورِ بِالْأُجُورِ] الدُّثُورُ دُثُرَ کی جمع ہے۔ دُثُر بست سے مال کو کہتے ہیں۔ اس کا مفہوم یہ ہے کہ مالداروں کو حصول ثواب کے تمام وسائل میرا ہیں۔ [بِفُضُولِ أَمْوَالِهِمْ] ”فضول“ جمع ہے نصل کی

زاں از ضرورت چیز کو "فضل" کہتے ہیں۔ [تهلیلہ] لا اله الا الله پڑھنا۔ [بضع] با پر پیش اور ضار پر سکون شرم گاہ یا جملع [شهوتہ] اپنی لذت کو۔  
تشريع کے لیے حدیث نمبر ۲۶ ملاحظہ فرمائیں۔

## ۲۶۔ ہر نیکی صدقہ ہے

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «كُلُّ سُلَامٍ مِّنَ النَّاسِ عَلَيْهِ صَدَقَةٌ، كُلُّ يَوْمٍ تَطْلُعُ فِيهِ الشَّمْسُ» قَالَ: «تَعْدُلُ بَيْنَ الْأَثْنَيْنِ صَدَقَةٌ، وَتُعِينُ الرَّجُلَ فِي دَابَّتِهِ فَتَحْمِلُهُ عَلَيْهَا، أَوْ تَرْفَعُ لَهُ عَلَيْهَا مَتَاعَهُ، صَدَقَةٌ» قَالَ: «وَالْكَلْمَةُ الطَّيِّبَةُ صَدَقَةٌ، وَكُلُّ خُطْوَةٍ تَمْشِيهَا إِلَى الصَّلَاةِ صَدَقَةٌ، وَتُمْيِطُ الْأَذْى عَنِ الطَّرِيقِ صَدَقَةٌ» (رواه البخاري ومسلم)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا! "انسان پر ہر جو ٹک کی طرف سے روزانہ صدقہ کرنا ضروری ہے۔ دو آدمیوں کے درمیان انصاف کرنا صدقہ ہے۔ سواری کے بارے میں کسی سے تعاون کرنا یعنی سواری پر سوار کرنا یا کسی کا سامان لا د کر اس کی مدد کرنا صدقہ ہے۔ اچھی بات صدقہ ہے۔ توجوقدم نماز کے لیے اٹھائے گا صدقہ ہے۔ راستہ سے ایذا اور تکلیف دینے والی چیز کو ہٹانا بھی صدقہ ہے۔"

تخریج: (صحیح البخاری، الصلح، باب فضل الإصلاح بین الناس والعدل بینهم، ح: ۲۷۰۷، والجهاد، باب من أخذ بالركاب ونحوه، ح: ۲۹۸۹) وصحیح مسلم، الزکاة، باب بيان أن اسم الصدقة يقع على كل نوع من المعروف، ح: ۱۰۰۹ (واللفظ لمسلم)

شرح الالفاظ : [سلامی] اس کی جمع "سلامیات" آتی ہے۔ کہا گیا ہے کہ "ھیلی، انگلوں اور ٹانگوں کی تمام ہڈیوں کو "سلامی" کہتے ہیں۔ یہاں اس سے جسم کی تمام ہڈیاں اور جوز مراد ہیں۔ [تعديلَ يَنِّيْنَ اثْنَيْنِ] تو دو جھگڑنے والوں کے درمیان منصفانہ فیصلہ کرے۔ [الْكَلِمَةُ الظَّبِيْهُ] اچھی بات۔ اس سے اللہ تعالیٰ کا ذکر، اپنے لیے اور دوسروں کے لیے دعا کرنا، سلام کرنا، اور دوسروں کی جائز تعریف کرنا مراد ہے۔ [خُطْوَةٌ] خاپ زیر ہو تو اس کا معنی ایک بار قدم اٹھانا۔ اور اگر خاپ پیش ہو تو اس سے دو قدموں کا درمیانی فاصلہ مراد ہوتا ہے۔ [وَتُمِنِّيْظُ الْأَذْيَ] جو چیز گزرنے والوں کو ایذا دیتی ہو، اسے راستہ سے ہٹائے تاکہ وہ اس کی وجہ سے پریشان نہ ہوں۔

تشریح : صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نیکیوں کے حریص تھے اور اچھے کاموں میں ایک دوسرے سے بڑھ چڑھ کر حصہ لینا چاہتے تھے۔ وہ نیک کام کرنے میں مسلسل کوشش رہتے تھے، اگر کسی وجہ سے کسی اچھے کام پر انہیں قادر نہ ہوتی تو انہیں اس کا بہت ملاں ہوتا۔

نادر صاحبہ رسول اکرم ﷺ کی خدمت میں حاضر ہوئے اور عرض کیا: اے اللہ کے رسول! اہلِ ثروت نیکیوں اور درجات میں ہم سے سبقت لے گئے صوم و صلوٰۃ میں وہ ہمارے ساتھ برابر ہیں ہم نماز پڑھتے ہیں اور وہ بھی، ہم روزے رکھتے ہیں اور وہ بھی۔ البتہ وہ صاحبِ ثروت ہونے کی وجہ سے ان عبادات کے ساتھ ساتھ مالی صدقہ بھی کرتے ہیں جو ہمارے بس میں نہیں۔ ان کی بات سن کر نبی کریم ﷺ نے فرمایا: کیا اللہ تعالیٰ نے تمہارے لئے صدقات کا سامان میا نہیں کیا؟ تمہیں ایک دفعہ "سبحان اللہ" کہنے پر صدقہ کا ثواب ملے گا، ایک دفعہ "اللہ اکبر" کہنے سے صدقہ کا ثواب ملے گا، ایک دفعہ "الحمد للہ" اور اسی طرح "لا اله الا اللہ" پڑھنے سے صدقہ کا ثواب ہو گا۔ اس کے علاوہ تم امر بالمعروف کرو، یہ بھی صدقہ ہے۔ نبی عن المکر بھی صدقہ ہے۔ اسی طرح کوئی زنا سے بچتے ہوئے اپنی ملکوں سے ہم بستری کرے تو یہ بھی صدقہ ہے۔

آنحضرت ﷺ نے اس حدیث میں صدقہ کے معنی و مفہوم کو بڑی وسعت دی ہے۔ نیکی کا کوئی بھی عمل جو حسن نیت سے کیا جائے اسے صدقہ کہا گیا ہے۔ حضرت جابر بن

عبداللہ بن عثیم بن حنبل بیان کرتے ہیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«کُلُّ مَعْرُوفٍ صَدَقَةٌ، وَإِنَّ مِنَ الْمَعْرُوفِ أَنْ تَنْقِيَ أَخَاكَ بِوَجْهِ طَلْقٍ، وَإِنَّ تُفْرَغَ مِنْ دَلْوِكَ فِي إِنَاءِ أَخِيكَ» (جامع الترمذی، أبواب البر

والصلة، باب ماجاء في طلاقة الوجه وحسن البشر، ح: ۱۹۷۰)

”ہر نیکی صدقہ ہے، تیرا مسلمان بھائی کو خندہ پیشانی سے مانا بھی نیکی (صدقہ) ہے، اپنے ڈول سے کسی بھائی کے برتن میں پانی ڈال دینا بھی نیکی صدقہ ہے۔“

حضرت ابوذر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، رسول اللہ نے فرمایا:

«تَبَسِّمُكَ فِي وَجْهِ أَخِيكَ لَكَ صَدَقَةٌ، وَأَمْرُكَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهِيُّكَ عَنِ الْمُنْكَرِ صَدَقَةٌ، وَإِرْشَادُكَ الرَّجُلَ فِي أَرْضِ الضَّلَالِ لَكَ صَدَقَةٌ، وَبَصَرُكَ لِلرَّجُلِ الرَّدِيءِ الْبَصَرِ لَكَ صَدَقَةٌ، وَإِمَاطُكَ الْحَجَرَ وَالشَّوْكَ وَالْعَظْمَ عَنِ الطَّرِيقِ لَكَ صَدَقَةٌ، وَإِفْرَاغُكَ مِنْ دَلْوِكَ فِي دَلْوِ أَخِيكَ لَكَ صَدَقَةٌ» (جامع الترمذی، أبواب البر والصلة، باب ماجاء في صنائع المعروف، ح: ۱۹۵۶)

”تیرا مسلمان بھائی کو خندہ پیشانی سے مانا صدقہ ہے تو امر بالمعروف اور نهى عن المنکر کرے تو یہ بھی صدقہ ہے۔ کسی راستے بھولے کو راستہ دکھانا بھی صدقہ ہے۔ کسی ناپینا کو سیدھی راہ پر چلانا بھی صدقہ ہے۔ راستے سے پھر کاشنا اور ہڈی وغیرہ اٹھاویںا بھی صدقہ ہے۔ تمہارا اپنے ڈول سے کسی بھائی کے ڈول میں پانی ڈال دینا بھی صدقہ ہے۔“

کریم ﷺ نے فرمایا:

«نَفَقَةُ الرَّجُلِ عَلَى أَهْلِهِ صَدَقَةٌ» (جامع الترمذی، أبواب البر والصلة، ما

جائے في النفقة على الأهل، ح: ۱۹۶۵)

”انسان کا اپنے اہل و عیال پر خرچ کرنا بھی صدقہ ہے۔“

اسی طرح اگر کوئی شخص اکیلا نماز پڑھ رہا ہے تو کوئی شخص اس کے ساتھ مل کر نماز دے تاکہ اسے جماعت کا ثواب ہو تو اس کا یہ عمل بھی صدقہ ہے۔ ایک دفعہ آنحضرت

اللہ تعالیٰ نے ایک شخص کو اکیلے نماز پڑھتے دیکھا تو فرمایا: کوئی ہے جو اس نمازی کے ساتھ مل کر نماز پڑھے اور اس عمل سے اس پر صدقہ کرے۔ (سنن ابی داود، الصلاۃ، ح: ۵۷۳ و سنن دارمی، ح: ۱۳۷۵)

«وَعَوْنُكَ الْضَّعِيفَ بِفَضْلِ قُوَّتِكَ صَدَقَةً» (مسند احمد، ۱۵۴/۵)

”تمہارا اپنی زائد از ضرورت خوارک سے کسی کمزوری کی مدد کرنا بھی صدقہ ہے۔“

«وَيَسَانُكَ عَنِ الْأَرْثَمِ صَدَقَةً» (مسند احمد: ۱۵۴/۵)

”جو شخص اپنا مقصود و مدعایاں کرنے کی قدرت نہ رکھتا ہو اور تو اس کی طرف سے وضاحت و تبیین کر دے تو یہ بھی صدقہ ہے۔“

«إِنَّ سَلَامَكَ عَلَى عِبَادِ اللَّهِ صَدَقَةً» (مسند احمد: ۳۲۹/۲)

”اللہ تعالیٰ کے بندوں کو سلام کرنا بھی صدقہ ہے۔“

«وَأَنْتَ فِيكَ صَدَقَةً» (مسند احمد: ۱۵۴/۵)

”مسلمان کا اپنے اوپر خرچ کرنا بھی صدقہ ہے۔“

حضرت جابر بن عبد اللہؓ سے روایت ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَا مِنْ مُسْلِمٍ يَغْرِسُ غَرْسًا إِلَّا كَانَ مَا أُكِلَ مِنْهُ لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا سُرَقَ مِنْهُ لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ مِنْهُ فَهُوَ لَهُ صَدَقَةٌ، وَمَا أَكَلَتِ الطَّيْرُ فَهُوَ لَهُ صَدَقَةٌ، وَلَا يَرْزَأُهُ أَحَدٌ إِلَّا كَانَ لَهُ صَدَقَةً» (صحیح البخاری، الأدب، باب رحمة الناس والبهائم، ح: ۶۰۱۲ و صحیح مسلم، المساقاة، باب فضل الغرس والزرع، ح: ۱۵۵۲ و اللفظ لمسلم)

”مسلمان جو چیز کاشت کرے، اس میں سے جو کچھ کھلایا جائے وہ اس کاشت کرنے والے کے لیے صدقہ ہے جو اس سے چوری ہو جائے وہ بھی صدقہ ہے۔ اس میں سے جو کچھ درندے کھا جائیں وہ بھی اس کے حق میں صدقہ ہے۔ اس میں سے جو کچھ پرندے کھا جائیں وہ بھی اس کے حق میں صدقہ ہے اور اسے اس سلسلہ میں جو بھی تکلیف یا نقصان پہنچے وہ بھی اس کے حق میں صدقہ ہے۔“

«مَنْ أَحْيَا أَرْضًا مَيْتَةً فَلَهُ مِنْهَا يَعْنِي أَجْرًا» (مسند أحمد: ٣٠٤ / ٣).

”جو شخص ویران اور بخربز میں آباد کرے وہ اس کے حق میں اجر ہے۔“

مقدم بن معدیکرب رض بیان کرتے ہیں کہ انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو یہ فرماتے ہوئے سنیں:

『مَا أَطْعَمْتَ نَفْسَكَ فَهُوَ لَكَ صَدَقَةٌ وَوَلَدَكَ وَزَوْجَتَكَ وَخَادِمَكَ』 (مسند أحمد: ١٣٢ / ٤)

”تم جو خود کھاؤ، یوی، بچوں اور خادم کو کھاؤ وہ سب صدقہ ہے۔“

『اللَّهُ يُكْلِلُ صَلَاةً صَدَقَةً』 (سنن أبي داود، أبواب التطوع، باب صلاة الضحى، ح: ١٢٨٦)

”مسلمان کو ہر نماز پر صدقے کا ثواب ملتا ہے۔“

『وَصِيَامٌ صَدَقَةٌ』 (سنن أبي داود، أبواب التطوع، باب صلاة الضحى، ح: ١٢٨٦)

”مسلمان کو روزے پر بھی صدقہ کا ثواب ملتا ہے۔“

『وَحَجَّ صَدَقَةٌ』 (سنن أبي داود، أبواب التطوع، باب صلاة الضحى، ح: ١٢٨٦)

”مسلمان کو حج کرنے پر بھی صدقے کا ثواب ملتا ہے۔“

ان تمام احادیث مبارکہ میں نبی کریم ﷺ نے مختلف صاحب اعمال کا نام لے لے کر نہیں صدقہ قرار دیا ہے۔ بہر حال مفہوم و مراد یہ ہے کہ نیکی کا ہر کام اللہ تعالیٰ کے ہاں صدقہ ہے اور عمل کرنے والے کو صدقہ کرنے والے کے برائیر ثواب ملے گا۔ البتہ صرف اعلیٰ صدقہ کرنے والا افضل ہے یا اللہ کا ذکر اور نیک اعمال کرنے والا؟ تو اس سلسلے میں ایک عدیث میں واضح طور پر آیا ہے کہ صرف مال خرچ کرنے والا افضل نہیں۔ بلکہ اس کے المقابل ذکر الہی کرنے والا افضل ہے۔

ہاں! البتہ اگر کوئی شخص ذکر الہی کے ساتھ ساتھ مال بھی خرچ کرے تو وہ سب سے افضل ہے۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا: کیا میں تمہیں ایسا عمل نہ بتاؤں جو تمام اعمال میں سب سے افضل، پاکیزہ، درجات کو بلند کرنے والا، سونا چاندی خرچ کرنے سے افضل اور جہاد

سے بھی افضل ہے؟ صحابہ رضی اللہ عنہم نے کہا: ضرور بتلائیے! تو آپ نے فرمایا: یہ عمل اللہ تعالیٰ ہے۔ (جامع الترمذی، الدعوات، ح: ۳۳۷۷)

## ۲۷۔ نیکی اور گناہ کی پہچان

عَنِ النَّوَّاسِ بْنِ سَمْعَانَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنِ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «الْبُرُّ حُسْنُ الْخُلُقِ، وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فِي نَفْسِكَ وَكَرِهْتَ أَنْ يَطَّلَعَ عَلَيْهِ النَّاسُ» (رواه مسلم)  
 وَعَنْ وَابْصَةَ بْنِ مَعْبُدٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: أَتَيْتُ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ فَقَالَ: «جِئْتَ تَسْأَلُ عَنِ الْبِرِّ؟» قُلْتُ: نَعَمْ، قَالَ: «اسْتَفَتْتِ قَلْبَكَ، الْبُرُّ مَا اطْمَأَنَّتْ إِلَيْهِ النَّفْسُ وَاطْمَأَنَّ إِلَيْهِ الْقَلْبُ، وَالْإِثْمُ مَا حَاكَ فِي النَّفْسِ، وَتَرَدَّدَ فِي الصَّدْرِ، وَإِنْ أَفْتَاكَ النَّاسُ وَأَفْتَوْكَ» (حديث حسن رویناہ فی «مسندی» الإمامین احمد ابن حنبل والدارمی بایسناد حسن)

سیدنا نواس بن سمعان رضی اللہ عنہ سے روایت ہے نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: ”اصل نیکی ”حسن اخلاق“ ہے اور جو چیز تیرے دل میں کھٹکے اور تو چاہتا ہو کہ لوگوں کو اس کی خبر نہ ہو وہ ”گناہ“ ہے۔“ اور حضرت والبصہ بن عبد ربیع فرماتے ہیں میں رسول اللہ ﷺ کی خدمت میں حاضر ہو تو آپ نے فرمایا: ”تم نیکی کے متعلق پوچھنے آئے ہو (کہ نیکی کیا ہے؟) میں نے کہا: جی ہاں۔ آپ نے فرمایا: اپنے دل سے پوچھ لو جس کام پر انسان کا دل مطمئن ہو وہ نیکی ہے اور جو چیز دل میں کھٹکے اور اس کے متعلق سینہ میں ترود ہو، وہ گناہ ہے۔ خواہ لوگ اس کے جواز کا فتویٰ ہی کیوں نہ دیں۔“

تخریج: صحیح مسلم، البر والصلة، باب تفسیر البر والاثم، ح: ۲۰۵۳ و حدیث وابصہ آخرجه احمد: ۴/۲۸۸ والدارمی: ۲۴۵/۲ و أبو یعلی، ح: ۱۰۸۶.

**شرح الالفاظ:** [البُرُّ] بڑی اور اصل نیکی۔ اس سے مراد ایسا کام ہے جس کے واجب یا مندوب ہونے کا شریعت تقاضا کرے، یہ بھی کہا گیا ہے کہ ”البر“ ایک جامع کلمہ ہے جو نیکی کے تمام افعال پر مشتمل ہے۔ [حسن الخلق] اچھے اخلاق۔ مثلاً خندہ پیشانی سے پیش آنا، ایذا رسانی سے باز رہنا اور سخاوت کرنا وغیرہ۔ [الاثم] گناہ۔ اس سے ہر وہ کام مراد ہے جس سے شارع نے منع کیا ہے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ لفظ ”الاثم“ ایک جامع کلمہ ہے جو تمام برسے افعال پر مشتمل ہے۔ [ما حَاكَ فِي نَفْسِكَ] یعنی جو بات تیرے جی میں کھٹکے، تیرے دل پر راخ اور اثر انداز ہو۔ [تَرَدَّدَ فِي الصَّدْرِ] اس پر دل مطمئن نہ ہو۔ اس کے متعلق انتراح صدر نہ ہو۔ [وَإِنْ أَفْتَاكَ النَّاسُ] خواہ لوگ یعنی علماء تجھے فتویٰ دیتے رہیں۔ کیونکہ علماء باطن کی بجائے ظاہر پر فتویٰ دیتے ہیں۔

**تشریح:** اس حدیث میں نبی ﷺ نے نیکی اور گناہ کے بارے میں وضاحت فرمائی ہے۔ قرآن و حدیث میں نیکی اور گناہ کے متعلق واضح ہدایات اور احکام موجود ہیں۔ تاہم بعض صورتیں ایسی بھی پیش آجاتی ہیں کہ ان کے نیکی یا گناہ ہونے کے متعلق یا جائز و ناجائز ہونے کا فیصلہ واضح طور پر نہیں کیا جا سکتا۔ ایک مومن تو ایسے موقع پر ٹھیک جاتا ہے اور توقف کر کے سوچ سمجھ کر قدم اٹھاتا ہے۔ سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ ایسی صورتوں میں کس طرح فیصلہ کرے؟ آنحضرت ﷺ نے پیش نظر حدیث میں اس سلسلے میں ایک عمدہ کسوٹی بیان فرمائی ہے کہ انسان اپنے دل سے پوچھئے، اگر کسی امر کے متعلق دل میں کوئی کھٹکا نہ ہو تو وہ صحیح ہے۔ اسے اختیار کر لینا چاہئے اور اگر دل میں کوئی کھٹکا یا تردد ہو تو اس سے باز رہنا چاہئے۔ جیسا کہ ایک اور حدیث میں بھی آیا ہے:

«دَعْ مَا يَرِيْبُكَ إِلَى مَا لَا يَرِيْبُكَ»

”جس کے بارے میں تردد یا شک ہوا سے چھوڑ کروہ امر اختیار کرنا چاہئے جس کے متعلق کسی قسم کا تردد یا شک نہ ہو۔“

اسی حدیث میں آنحضرت ﷺ نے فرمایا کہ نیکی حسن خلق ہے۔ یہ گویا تفسیر بالشال ہے۔ اور نیکی کے ضمن میں ایک اہم اور افضل عمل بیان کیا گیا کہ حسن اخلاق بہت بڑی نیکی ہے۔ اسلام میں حسن اخلاق پر بڑا زور دیا گیا اور مسلمانوں کو اس کی بڑی تلقین کی گئی ہے۔ آنحضرت ﷺ کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے:

﴿وَإِنَّكَ لَعَلَىٰ خُلُقٍ عَظِيمٍ﴾ (القلم: ٤/٦٨)

”بے شک آپ اعلیٰ اخلاقی قدر وہ پر فائز ہیں۔“

اور آپ نے اپنا مقصد بعثت ذکر کرتے ہوئے فرمایا:

«إِنَّمَا بُعْثِتُ لِأُتَمَّمَ مَكَارَمَ الْأَخْلَاقِ» (موطأ الإمام مالک، الجامع، باب ما جاء في حسن الخلق ومسند أَحَمَدُ من روایة أبي هريرة وإنسانه حسن وانظر صحيح

الجامع الصغیر، ح: ٢٨٣٣)

”محبھے اعلیٰ اور ایچھے اخلاق کی تکمیل کے لیے بھیجا گیا ہے۔“

آنحضرت ﷺ کے اس سلسلہ میں بہت سے ارشادات عالیہ ہیں۔ ان میں سے چند ملاحظہ ہوں۔ حضرت عبد اللہ بن عمرو بن العاصؓ بیان کرتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: «خِيَارُكُمْ أَحَاسِنُكُمْ أَخْلَاقًا» (جامع الترمذی، أبواب البر والصلة، باب ماجاء فی الفحش والتفحش، ح: ۱۹۷۵)

”تم میں ایچھے اور بہتر وہ لوگ ہیں جن کے اخلاق عمدہ ہوں۔“

حضرت ابوذر ؓ فرماتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے مجھے فرمایا:

«إِتَّقِ اللَّهَ حَيْثُمَا كُنْتَ وَأَتَبِعِ السَّيِّئَةَ الْحَسَنَةَ تَمْحُهَا وَخَالِقِ النَّاسَ بِخُلُقِ حَسَنٍ» (جامع الترمذی، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في معاشرة

الناس، ح: ۱۹۸۷)

”تم جہاں بھی ہو اللہ تعالیٰ سے ڈرتے رہو اور گناہ ہو جائے تو اس کے بعد نیکی کر لیا کرو یہ نیکی اس گناہ کو مٹا دا لے گی اور لوگوں کے ساتھ حسن سلوک کا معاملہ رکھو۔“

حضرت ابو درداء ؓ سے روایت ہے، ”نبی ﷺ نے فرمایا:

«مَا شَيْءَ أَثْقَلَ فِي مِيزَانِ الْمُؤْمِنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ خُلُقٍ حَسَنٍ فَإِنَّ اللَّهَ لَيَعْنِصُ الْفَاحِشَ الْبَذِيءَ» (جامع الترمذی، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في حسن الخلق، ح: ۲۰۰۲)

”قيامت کے دن مومن کی میزان میں حسن اخلاق سے زیادہ وزنی کوئی عمل نہ ہو گا۔ اور اللہ تعالیٰ کو نخش گو بد کلام سے نفرت اور بغضہ ہے۔“

ابودرداء بن عثیمین سے روایت ہے، میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنًا:

«مَا مِنْ شَيْءٍ يُوَضَّعُ فِي الْمِيزَانِ أَثْقَلُ مِنْ حُسْنِ الْخُلُقِ وَإِنَّ صَاحِبَ حُسْنِ الْخُلُقِ لِيَلْعُبُ بِهِ دَرَجَةً صَاحِبِ الصَّوْمِ وَالصَّلَاةِ» (جامع الترمذی، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في حسن الخلق، ح: ۲۰۰۳)

”میزان میں حسن اخلاق سے زیادہ وزنی کوئی عمل نہیں ہو گا اور صاحب حسن اخلاق اپنے اس عمل کی وجہ سے نمازی اور روزے دار کے برابر درجہ کو جا پہنچتا ہے۔“

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں، رسول اللہ ﷺ سے پوچھا گیا: ”زيادہ لوگوں کو کون سی چیز جنت میں لے جائے گی؟ آپ نے فرمایا:

”تَقْوَى اللَّهُ وَحْسِنُ الْخُلُقِ وَسُئِلَ عَنْ أَكْثَرِ مَا يُدْخِلُ النَّاسَ النَّارَ؟ قَالَ: الْفَمُ وَالْفَرَجُ“ (جامع الترمذی، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في حسن الخلق، ح: ۲۰۰۴)

””تقوی اور حسن اخلاق“ پھر پوچھا گیا: ”زيادہ لوگوں کو جنم میں کوئی چیز لے جائے گی؟“ فرمایا: ”منہ اور شرمگاہ۔“

حضرت انس بن مالک رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں:

”وَكَانَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مِنْ أَحْسَنِ النَّاسِ خُلُقًا“ (جامع الترمذی، أبواب البر والصلة، باب ما جاء في حسن الخلق، ح: ۲۰۱۵)

”رسول اللہ ﷺ سے بڑھ کر عمرہ اور بہترین اخلاق کے مالک تھے۔“

حضرت جابر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ سے مروی ہے، آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

«إِنَّ مِنْ أَحَبِّكُمْ إِلَيَّ وَأَقْرَبِكُمْ مِنِّي مَجْلِسًا يَوْمَ الْقِيَامَةِ أَحَاسِنُكُمْ أَخْلَاقًا» (جامع الترمذی، أبواب البر والصلة، باب ماجاء في حسن الخلق، ح: ۲۰۱۸)

”بے شک قیامت کے دن تم سب کی نسبت میرے قریب اور میرا محبوب وہ شخص ہو گا جس کے اخلاق سب سے بہتر ہوں گے۔“

حسن اخلاق کے بارے میں کچھ احادیث، حدیث نمبر ۱۸ کے تحت لکھی جا چکی ہیں۔ اس کے بعد آپ نے گناہ کی وضاحت فرمائی کہ جو کام کرتے وقت دل میں کھٹکایا تردد ہو اور انسان کی کوشش ہو کہ لوگوں کو اس کا پتہ نہ چل جائے تو وہ گناہ ہے۔ خواہ لوگ اسکے جواز کا فتویٰ ہی کیوں نہ دیں۔ اس کا واضح مفہوم یہ ہے کہ ابتدائی طور پر کوئی کام کرتے ہوئے کھٹکا ہو تو وہ ناجائز، غلط اور گناہ ہے۔ یہ دل میں کھٹکنے والی بات صرف ان لوگوں کے لیے ہے جن کے دل مسلم ہیں۔ برا یوں کے مریض نہیں۔ اور ان کی فطرت بھی درست ہے۔ گناہوں سے بگڑی نہیں۔ بد اور برے لوگوں کے لیے یہ اصول اور پہچان نہیں ہے۔

## ۲۸۔ وجوب التزام سنت

عَنْ أَبِي نَجِيحِ الْعَرَبَاضِ بْنِ سَارِيَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: وَعَظَنَا رَسُولُ اللَّهِ ﷺ مَوْعِظَةً وَجَلَّتْ مِنْهَا الْقُلُوبُ، وَذَرَقَتْ مِنْهَا الْعَيْوُنُ فَقُلْنَا: يَا رَسُولَ اللَّهِ! كَانَهَا مَوْعِظَةً مُؤَدِّعًا فَأَوْصَنَا، قَالَ: «أُوصِيكُمْ بِتَقْوَى اللَّهِ عَزَّ وَجَلَّ، وَالسَّمْعَ وَالطَّاعَةِ، وَإِنْ تَأْمَرَ عَلَيْكُمْ عَبْدُ حَبِيشِيٌّ، فَإِنَّهُ مَنْ يَعْشُ مِنْكُمْ بَعْدِي فَسَيَرَى اخْتِلَافًا كَثِيرًا فَعَلَيْكُمْ بِسُنْنَتِي وَسُنْنَةِ الْحُلْفَاءِ الرَّاشِدِينَ الْمَهْدِيَّينَ تَمَسَّكُوا بِهَا، وَاعْصُوا عَلَيْهَا بِالنَّوْاجِذِ، وَإِنَّا كُمْ وَمُحْدَثَاتِ الْأُمُورِ، فَإِنَّ كُلَّ مُحْدَثَةٍ بِدُعَةٍ، وَكُلُّ بِدُعَةٍ

**ضلالَةٌ** (رواه أبو داود والترمذی، وقال: حديث حسن صحيح)

سیدنا ابو الحجج عرباض بن ساریہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے ”رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں ایک وعظ فرمایا جس سے دل کا پانچھ اور آنکھیں ڈبڈبائیں۔ ہم نے کہا: یا رسول اللہ! یہ تو گویا الوداع کرنے والے یعنی چھوڑ کر جانے والے کا ساوعظ ہے۔ آپ ہمیں مزید وصیت فرمائیں۔ آپ نے فرمایا: میں تمہیں اللہ تعالیٰ کے تقویٰ کی وصیت کرتا ہوں اور وصیت کرتا ہوں کہ اپنے اوپر آنے والے حکام و امراء کے احکام سننا اور اطاعت کرنا خواہ تم پر کوئی جبشی غلام ہی (امیر) حاکم بن جائے۔ تم میں سے جو شخص میرے بعد زندہ رہے گا وہ یقیناً بست سے اختلافات دیکھے گا (ان حالات میں) تم میری سنت اور ہدایت یافتہ خلفائے راشدین کی سنت (طریقہ) کو لازم پکڑنا اور اسے دائرہ ہوں سے قابو کرنا۔ دین میں نئے نئے کاموں کے ایجاد کرنے سے پنج کر رہنا کیونکہ دین میں ہر نیا کام بدعت ہے اور ہر بدعت گمراہی ہے۔“

تخریج: سنن أبي داود، السنة، باب في لزوم السنة، ح: ٤٦٠٧ و جامع الترمذی، العلم، باب ما جاء في الأخذ بالسنة واجتناب البدعة، ح: ٢٦٧٦.

شرح الالفاظ: [الموعظة] یہ الوعظ سے مشتق ہے۔ اس کا معنی ہے نصیحت اور انعام کی یاد رہانی۔ [وِجْلَتْ] ڈر گئے۔ [ذَرَفْتْ] بہ پڑیں، ڈبڈبائیں۔ [مَوْعِظَةٌ مُّؤَدِّعٌ] اس وعظ میں حد سے زیادہ تنویف و تحذیر سے صحابہ کرام رضی اللہ عنہم نے سمجھا کہ گویا یہ تو چھوڑ کر جانے والے کا ساوعظ ہے کیونکہ جانے والا اس قدر تاکید کرتا ہے کہ کوئی دوسرا اتنی تاکید نہیں کرتا۔ [بِالْتَّوَاجِذِ] جمع [نَاجِذٍ] اس سے آخری دائرہ مراد ہے جس کو عقل دائرہ کہتے ہیں۔ اس میں سابقہ ذکر کردہ سنت پر شدت سے عمل کی تاکید ہے۔ [مُحَدَّثَاتِ الْأَمْوَرِ] دین میں ایجاد کردہ نئے امور، [بِدْعَةٌ] لغوی طور پر اس کام کو کہتے ہیں جو نیا ہو اور اس سے

قبل اس کی کوئی نظیر اور مثال نہ ہو۔ اور شرعاً بدعت سے ہروہ کام مراد ہے جو شارع کے امر اور دلیل کے بغیر جاری کر لیا جائے۔ [صلالۃؐ گمراہی۔ حق سے دوری

تشریح : حضرت عیاض بن ساریہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں کہ آنحضرت ﷺ نے انتہائی رقت انگیز خطبہ فرمایا ہے سن کر ہمارے دل ڈر گئے اور صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کی آنکھوں سے آنسو بہ گئے۔ تو انہوں نے کہا: یہ تو چھوڑ کر جانے والے کا ساوعظ ہے لہذا آپ ہمیں کوئی وصیت ہی فرمادیں۔ تو آپ نے انہیں مندرجہ ذیل باتوں کی نصیحت فرمائی۔

① تقویٰ۔ ② اطاعت امیر۔ ③ اتباعِ سنت۔ ④ اطاعت خلفاء راشدین۔ ⑤ بدعت کی نذمت اور اس سے احتراز۔

﴿۱﴾ تقویٰ | اس کی وضاحت قبل ازیں حدیث نمبر ۱۸ کی تشریح میں بیان ہو چکی ہے۔  
وہاں ملاحظہ فرمائیں۔

﴿۲﴾ اطاعت امیر | اسلام میں امیر، حکمران اور خلیفہ کی اطاعت پر بھی بڑا زور دیا گیا ہے۔ کیونکہ امیر کی اطاعت کے بغیر مملکت کا نظام نہیں چل سکتا۔ مسلمانوں کا حکمران خواہ شکل و صورت کے لحاظ سے کیسا ہی ہو، رعایت اس کی شکل و صورت کی نہیں بلکہ اس کے منصب کی ہے۔ اس کی اطاعت لازم اور ضروری ہے۔  
قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے

﴿يَأَيُّهَا الَّذِينَ إِيمَانُهُمْ أَطِيعُوا اللَّهَ وَأَطِيعُوا الرَّسُولَ وَأُولَئِكُمْ أَنْتُمْ مُنْكَرٌ﴾

(النساء / ۴۵)

”اے ایمان والو! اللہ تعالیٰ، اس کے رسول اور حکمرانوں کی اطاعت کرو۔“

اہل علم نے اس مقام پر نکتہ بیان فرمایا ہے کہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کے ساتھ ((أَطِيعُوا)) کا حکم ہے اور ((أُولَئِكُمْ الْأَمْرُ)) کے ساتھ یہ لفظ موجود نہیں۔ اس میں حکمت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی اطاعت مستقل اور غیر مشروط ہے جبکہ اولی الامر (حکمرانوں) کی اطاعت غیر مستقل اور مشروط ہے وہ جب تک شرعی حدود کے اندر رہ کر حکم دیں تو ان کی اطاعت ضروری ہے اور اگر خلاف شریعت حکم دیں تو ان کی اطاعت نہیں کی

جاسکتی۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

”جس نے میری اطاعت کی اس نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کی اور جس نے میری نافرمانی کی اس نے اللہ تعالیٰ کی نافرمانی کی اور جس نے امیر کی اطاعت کی، اس نے میری اطاعت کی اور جس نے امیر کی نافرمانی کی، اس نے میری نافرمانی کی۔“ (صحیح البخاری الجہاد، باب یقاتل من وراء الامام و يتلقى به، ح: ۲۹۵ و صحیح مسلم، الامارة، باب وجوب طاعة الامراء فی غیر معصية، ح: ۱۸۳۵)

نیز آپ نے فرمایا:

”إِنَّ أُمَّرَّ عَلَيْكُمْ عَبْدُ مُعْجَدَعٍ، يَقُوْدُكُمْ بِكِتَابِ اللَّهِ فَاسْمَعُوا لَهُ، وَأَطِيعُوا“ (صحیح مسلم، الامارة، باب وجوب طاعة الامراء فی غیر معصية، ح: ۱۸۳۸)

”اگر تم پر کسی ناک کئے غلام کو حاکم بنادیا جائے اور وہ تم پر کتاب اللہ تعالیٰ کے مطابق حکمرانی کرے تو اس کی اطاعت کرو۔“

حضرت انس بن مالک فرماتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”إِسْمَعُوا وَأَطِيعُوا وَإِنِّي أَسْتَعْمِلَ عَلَيْكُمْ عَبْدًا حَبَشِيًّا كَأَنَّ رَأْسَهُ زَبِيبَةً“ (صحیح البخاری، الأحكام، باب السمع والطاعة للإمام ما لم تكن معصية، ح: ۷۱۴۲)

”حاکم کی بات سنو اور اس کی اطاعت کرو اگرچہ تمہارا حاکم کوئی جذبی غلام ہو اور اس کا سرمنقی (کی مانند چھوٹا سا) ہی کیوں نہ ہو۔“

اگر حکمران شرعی حدود سے تجاوز کرتے ہوئے غیر شرعی اور غیر اسلامی حکم دے تو اس کی اطاعت ضروری نہیں۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

”لَا طَاعَةَ لِمَخْلُوقٍ فِي مَعْصِيَةِ الْخَالِقِ“ (صحیح بالشوادر، شرح

السنة: ۱/۴۴ و انظر الصحیحة للألبانی: ۱/۳۵۰)

”اللہ تعالیٰ کی نافرمانی ہوتی ہو تو مخلوق کی اطاعت روانہ نہیں۔“

**۴۷ اتباع سنت** اتباع سنت یا اتباع رسول کے بارے میں حدیث نمبر ۹ اور حدیث نمبر ۱۰ کی تشریح ملاحظہ فرمائیں۔

**۴۸ اطاعت خلفاء راشدین** خلفاء خلیفہ کی جمع ہے اور راشدین راشد کی۔ راشد اس شخص کو کہتے ہیں جو حق کو پہچان کر اس پر اچھی طرح عامل بھی ہو، اہل اسلام کے ہاں عموماً خلفاء راشدین سے آنحضرت ﷺ کے خلفاء اربعہ مراد ہیں۔ جنہیں آپ نے "المحمدین" (ہدایت یافہ) قرار دیا ہے۔ لیکن بعض محققین کے نزدیک اس کا اطلاق عام ہے۔ اسی لیے حضرت عمر بن عبد العزیز رضی اللہ عنہ کو بھی خلیفہ راشد تصور کیا گیا ہے۔

چونکہ صحابہ کرام رضی اللہ عنہم با الخصوص ان خلفاء کرام کی زندگیاں سیرت نبوی کے قالب میں کامل طور پر ڈھلی ہوئی تھیں۔ آنحضرت ﷺ کی ہدایت ان کے رگ و ریشے میں خوب سراہیت کر چکی تھی اس لیے آپ نے امت کو سنت خلفاء کے اپنانے کی ہدایت فرمائی۔ **۴۹ بدعت کی مذمت اور اس سے احتراز** بدعت کے متعلق حدیث نمبر ۵ میں تشریح ہو چکی ہے وہاں ملاحظہ فرمائیں۔

شرعی طور پر بدعت، دین میں ہراس نئے ایجاد کردہ کام کو کہتے ہیں جس کا حضور اکرم ﷺ کے دور میں وجود نہ ہو حالانکہ اس کے کرنے میں کوئی مانع اور رکاوٹ بھی حائل نہ تھی مگر اس کے باوجود اسے خیر القرون میں نہ کیا گیا ہو۔

## ۲۹۔ ابواب الخیر

عَنْ مُعاذِ بْنِ جَبَلٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، قَالَ: قُلْتُ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! أَخْبِرْنِي بِعَمَلٍ يُدْخِلُنِي الْجَنَّةَ وَيَأْعِدُنِي عَنِ النَّارِ، قَالَ: «لَقَدْ سَأَلْتَ عَنْ عَظِيمٍ، وَإِنَّهُ لَيَسِيرٌ عَلَىٰ مَنْ يَسِيرُهُ اللَّهُ عَلَيْهِ: تَعْبُدُ اللَّهَ لَا تُشْرِكُ بِهِ شَيْئًا، وَتُقِيمُ الصَّلَاةَ، وَتُؤْتِي الزَّكَاةَ، وَتَصُومُ رَمَضَانَ،

وَتَسْجُحُ الْبَيْتَ» ثُمَّ قَالَ: «أَلَا أَذْكُرْ عَلَى أَبْوَابِ الْخَيْرِ؟ الصَّوْمُ جُنَاحٌ، وَالصَّدَقَةُ تُطْفِئُ الْخَطِيئَةَ كَمَا يُطْفِئُ الْمَاءُ النَّارَ، وَصَلَاةُ الرَّجُلِ فِي جَوْفِ اللَّيْلِ» ثُمَّ تلا  
 «تَتَجَافِي جُنُوبُهُمْ عَنِ الْمَضَاجِعِ» حَتَّى بَلَغَ  
 «يَعْمَلُونَ» [السجدة: 16، 17] ثُمَّ قَالَ: «أَلَا أَخْبِرُكَ بِرَأْسِ الْأَمْرِ وَعَمُودِهِ وَذِرْوَةِ سَنَامِهِ؟» قُلْتُ: بَلَى!  
 يَارَسُولَ اللَّهِ! قَالَ: «رَأْسُ الْأَمْرِ الإِسْلَامُ، وَعَمُودُهُ  
 الصَّلَاةُ، وَذِرْوَةُ سَنَامِهِ الْجِهَادُ» ثُمَّ قَالَ: «أَلَا أَخْبِرُكَ بِمَلَائِكَ ذَلِكَ كُلُّهُ؟» فَقَلْتُ: بَلَى: يَارَسُولَ اللَّهِ! «فَاخْذُ  
 بِلِسَانِهِ» وَقَالَ: «كُفَّ عَلَيْكَ هَذَا» قُلْتُ: يَا نَبِيَّ اللَّهِ!  
 وَإِنَّا لَمُؤْخَذُونَ بِمَا نَتَكَلَّمُ بِهِ؟ فَقَالَ: «ثَكِلْتَكَ أُمُّكَ  
 يَامَعَاذُ! وَهَلْ يَكُبُّ النَّاسَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمْ أَوْ  
 قَالَ عَلَى مَنَاحِرِهِمْ، إِلَّا حَصَائِدُ أَسْتِهِمْ» (رواية  
 الترمذی)، وقال: حديث حسن صحيح)

سیدنا معاذ بن جبل رض سے روایت ہے۔ ”میں نے کہا: یار رسول اللہ! کوئی ایسا عمل تائیں جو مجھے جنت میں لے جائے اور جہنم سے دور کر دے۔ آپ نے فرمایا: ”تو نے ایک انتہائی عظیم چیز کا سوال کیا ہے۔ لیکن اللہ تعالیٰ جس کے لیے آسان فرمادے اس کے لیے بلاشبہ بڑا آسان کام ہے۔ اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ ٹھراو۔ نماز قائم کرو۔ زکوٰۃ ادا کرتے رہو۔ رمضان کے روزے رکھو۔ بیت اللہ کا حج کرو۔“ پھر فرمایا: ”کیا میں تجھے یہی کے دروازے نہ تیاؤں؟“ روزہ (جہنم سے) ڈھال ہے۔ صدقہ گناہوں کو یوں مٹا دالتا ہے جیسے پانی

اگ کو بجھا دیتا ہے اور انسان کا رات کو نماز ادا کرنا اور پھر آپ نے یہ آیات تلاوت فرمائیں۔ اہل ایمان کے پہلو (رات کو) بستر سے علیحدہ رہتے ہیں اور وہ اپنے رب کو اس کے عذاب کے خوف اور رحمت کی امید کے ملے جلبات و یقیانیات سے پکارتے ہیں اور ہم نے انہیں جو کچھ دیا ہے اس میں سے خرچ کرتے ہیں۔ کوئی نہیں جانتا کہ ہم نے ان کی آنکھوں کی ٹھنڈک کے لیے کیا کچھ تیار کر رکھا ہے۔ یہ سب ان کے کئے ہوئے اعمال کی جزا اور بدلہ ہو گا۔ ”پھر فرمایا:

”کیا میں تجھے دین کی اصل (بنیاد)، اس کا ستون اور اس کا بلند ترین عمل نہ بتا دوں؟“ میں نے کہا: یا رسول اللہ؟ کیوں نہیں؟ فرمایا:

”دین کی اصل ”اسلام“ (یعنی مکمل اطاعت اور خود سپردی) ہے۔ اس کا ستون نماز اور افضل و بلند عمل ”جہاد“ ہے۔“ پھر فرمایا:

”کیا میں تجھے ان تمام اعمال کی بنیاد اور اصل کی خبر نہ دوں؟“ میں نے کہا: جی ہاں، یا رسول اللہ؟ کیوں نہیں؟ تو آپ نے اپنی زبان مبارک پکڑی اور فرمایا: ”اسے قابو میں رکھو“۔ میں نے کہا: اے اللہ کے نبی! ہم جو کچھ بولتے ہیں کیا اس کا ماؤ اخذہ ہو گا؟ آپ نے فرمایا:

”اے معاذ! تجھے تیری مال روئے، گم پائے، لوگوں کو چھروں (نہنھوں) کے بل جنم میں ان کی زبانوں کی کٹائی (کمالی) ہی تو لے جائے گی۔“

**تخریج:** جامع الترمذی، الإیمان، باب ما جاء في حرمة الصلاة، ح: ۲۶۱۶ وسنن ابن ماجہ، الفتن، باب كف اللسان في الفتنة، ح: ۳۹۷۳.

**شرح الالفاظ:** [الصَّوْمُ جُنَاحٌ] روزہ جنم سے بچاؤ کا ذریعہ ہے۔ اسی طرح گناہوں، اللہ تعالیٰ کے غصب اور ناراضی سے بھی ڈھال ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهَبُنَّ الْسَّيِّئَاتِ﴾ (ہود: ۱۱۴ / ۱۱۴)

”نیکیاں گناہوں کو مٹا دلتی ہیں۔“

[ حَتَّىٰ بَلَغَ — يَعْمَلُونَ ] یعنی سورہ سجده کی دو آیتیں (۱۷-۱۶) تلاوت فرمائیں۔ [ ذِرْوَةُ سَنَاهِ ] السنام، سین پر زبر اونٹ کی کوہان، [ ذِرْوَةٌ ] چوٹی۔ [ ثَكِيلَثَ أَمْكَ ] یہ بظاہر موت کی بدوعا ہے مگر دراصل اس جملہ میں بدوعادینا مقصود نہیں بلکہ مختلف کو اس کی غفلت پر تنبیہ اور اس کی حالت پر تعجب کا اظہار ہے۔ [ يَكُبْ ] گرانے گا [ حَصَابَهُ ] الْسَّيِّئَهِمْ ] زبانوں کی کشائی۔ یعنی زبانوں نے جو غلط الفاظ ادا کئے۔ ”حصاد“ ”حصیدہ“ کی جمع ہے۔ یعنی کالی ہوئی چیز۔ آنحضرت ﷺ نے زبان کے حرام و ناجائز کلام کو کھیتی کی کشائی سے اور زبان کو اس کے آله (درانتی) سے تشبیہ دی جس سے کھیتی کاشتے ہیں۔

**شرح :** حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ عنہ نے آنحضرت ﷺ سے درخواست کی کہ یا رسول اللہ ! کوئی ایسا عمل بتائیں جو مجھے جنت میں لے جائے اور جنم سے بچائے۔ تو آپ نے اس کے جواب میں چند بنیادی اعمال بتائے جن کی پابندی دخولِ جنت کی ضمانت ہے۔

**ارکان اسلام** آپ نے پہلے انہیں ارکان اسلام بتائے: صرف اللہ تعالیٰ کی عبادت کرو اور اس کے ساتھ کسی کو شریک نہ ٹھراو۔ نماز کی پابندی کرو۔ زکوٰۃ ادا کرو۔ رمضان کے روزے رکھو اور بیت اللہ کا حج کرو۔

**ابواب الحیر** یعنی نیکی کے دروازے اس کے بعد آپ نے فرمایا: کیا میں تمہیں ”ابواب الحیر“ یعنی نیکی کے دروازے نہ بتاؤں؟ پھر آپ

نے مندرجہ ذیل چیزوں کا ذکر فرمایا:

(۱) **روزہ** آپ نے فرمایا روزہ ڈھال ہے۔ یعنی گناہ و معصیت اور اللہ تعالیٰ کے غصب اور جنم سے بچانے والا ہے۔ احادیث میں روزے کی بڑی فضیلت آتی ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں۔ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

”مَنْ صَامَ رَمَضَانَ إِيمَانًا وَاحْتِسَابًا غُفِرَ لَهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِهِ“ (صحیح البخاری، الإیمان، باب صوم رمضان احتسابا من الإیمان، ح: ۳۸ و صحیح مسلم،

صلوة المسافرين، باب الترغيب في قيام رمضان وهو التراویح، ح: ۷۶۰)

”جو شخص بحالت ایمان، احتساب (حصول ثواب) کی نیت سے روزہ رکھے اس کے سابقہ تمام گناہ بخشن دیے جاتے ہیں۔“

ایک اور حدیث میں ہے کہ اللہ کی راہ میں ایک روزہ رکھنے سے اللہ تعالیٰ روزہ دار کو جنم سے ستر برس کی مسافت دور کر دیتا ہے۔ (صحیح مسلم، الصیام، باب فضل الصیام فی سیل اللہ... حدیث: ۱۵۳) اس لئے آنحضرت ﷺ نے روزہ کو (جنم سے) ڈھال قرار دیا ہے۔

**(۲) صدقہ** اس کے بعد رسول اللہ ﷺ نے صدقہ کی فضیلت بیان فرمائی کہ اس سے گناہ یوں مست جاتے ہیں۔ جیسے پانی سے آگ بجھ جاتی ہے۔

**(۳) قیام اللیل** اس کے بعد آپ نے قیام اللیل کا ذکر فرمایا کہ یہ بھی نیکی کا ایک دروازہ ہے۔ عمرو بن عبّاس رضی اللہ عنہ سے مروی ہے، رسول اکرم ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ رات کے آخری حصہ میں بندے کے انتہائی قریب ہوتا ہے تم اگر اس وقت اللہ تعالیٰ کو یاد کرنے والوں میں سے ہو سکتے ہو تو اس کی کوشش کرو۔ (جامع الترمذی) الدعوات، حدیث: ۳۵۷۹

آپ نے ان تین چیزوں کو نیکی کے دروازے قرار دیا۔

اس کے بعد آپ نے فرمایا: کیا میں تمہیں دین کی اصل (بنیاد)، اس کا ستون اور اس کی چوپانی یعنی اعلیٰ عمل نہ بتاؤ؟ تو معاذ عنہ نے کہا: یا رسول اللہ! ضرور فرمائیں تو آپ نے فرمایا: ”دین کی اصل (بنیاد)، اسلام ہے۔“ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿إِنَّ الْدِيَنَ عِنْدَ اللَّهِ الْأُبُولَمُ﴾ (آل عمران: ۱۹/۳)

”بے شک اللہ تعالیٰ کے نزدیک حقیقی دین، اسلام ہے۔“

اور پھر آپ نے دین کا ستون نماز کو اور افضل عمل ”بہماو“ کو قرار دیا۔

**(۴) حفاظت زبان** سب سے آخر میں نبی ﷺ نے زبان کی حفاظت کی تاکید فرمائی۔ کہ زبان سے صادر شدہ کلمات ہی انسان کی نجات یا ہلاکت پر متعلق ہوتے ہیں اور بہت سارے لوگوں کو جنم میں زبان ہی کی وجہ سے بھیجا جائیگا۔ کیونکہ جیسے درانی کائنے وقت خشک اور تر میں امتیاز نہیں کرتی اسی طرح بعض لوگوں کی زبان بولنے وقت

اپھے برے میں تیز نہیں کرتی۔ اسی لئے زبان کو قابو میں رکھنا چاہیئے۔

### ۳۵۔ شرعی احکام کی اقسام

فَالْأَنْصَارُ، حَدُودُ، مُحْرِمَاتُ، مَسْكُوتُ عَنْهَا

عَنْ أَبِي ثَعْلَبَةَ الْخُشَنِيِّ جُرْثُومَ بْنَ نَاثِرٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ  
عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ فَرَضَ فَرَائِضَ فَلَا  
تُضَيِّعُوهَا وَحَدَّ حُدُودًا فَلَا تَعْتَدُوهَا، وَحَرَمَ أَشْيَاءً فَلَا  
تَتَهَكُّوهَا، وَسَكَتَ عَنْ أَشْيَاءٍ رَحْمَةً لَكُمْ غَيْرَ نِسْيَانٍ  
فَلَا تَبْحَثُوا عَنْهَا» (حدیث حسن، رواہ الدارقطنی  
(وغیرہ)

سیدنا ابو ثعلبہ خشی جرثوم بن ناشر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”اللہ تعالیٰ نے کچھ فرانص مقرر کر دیئے ہیں انہیں ضائع مت کرو اور اس نے کچھ حدود مقرر فرمائی ہیں ان سے تجاوز نہ کرو اور اس نے کچھ چیزوں کو حرام قرار دیا ہے ان چیزوں کے قریب نہ جاؤ۔ ان کی حرمت پامال نہ کرو۔ اور اس نے تم پر شفقت فرماتے ہوئے بعض چیزوں کے متعلق عدم اسکوت فرمایا ہے ان کے متعلق تم بحث میں نہ پڑو۔<sup>①</sup>

تخریج: سنن الدارقطنی: ۱۸۴، ۱۸۳ / ۴ والسنن الکبری للبیهقی:  
۱۰/۱۲-۱۳۔

① یہ حدیث مکحول عن ابی ثعلبہ بن ثعلبہ کے طریق سے مردی ہے اور دو علتوں کی بناء پر ضعیف ہے:  
① مکحول اور ابو ثعلبہ کے درمیان انتقال ہے یعنی مکحول کا ابو ثعلبہ سے سامع ثابت نہیں جیسا کہ یوم سرد مشقی، حافظ ابو قیم اور دیگر ائمہ کا قول ہے، اور اگر سامع تسلیم بھی کر لیا جائے تو تب بھی حدیث ضعیف ہی قرار پائے گی کیونکہ مکحول مدرس راوی ہے اور زیر بحث روایت میں تحدیث یا 

**شرح الالفاظ :** [فَرَأَيْضَنْ] اس نے کچھ چیزوں کو واجب اور ان پر عمل کو ضروری قرار دیا ہے۔ [فَلَا تُضِيغُوهَا] انہیں ترک کر کے یا ان کے بارے میں اس حد تک غفلت کر کے کہ ان کا وقت نکل جائے انہیں ضائع نہ کرو۔ [وَحَدَّ حُدُودًا] لفہ "حد" کا معنی ہے "چیزوں کے درمیان رکاوٹ اور شرعاً حد کا اطلاق اس سزا پر ہوتا ہے جو لوگوں کو معصیت سے روکنے کے لیے شارع کی طرف سے مقرر ہو۔ [فَلَا تَنْهِكُوهَا] یعنی انہیں استعمال نہ کرو اور ان کے قریب نہ جاؤ، انہیں توڑو نہیں۔

**تشريع :** یہ حدیث بڑی جامع اور مختصر ہے۔ اس میں رسول اللہ ﷺ نے شرعی احکام کی چند اقسام ذکر فرمائی ہیں۔

(۱) **فرائض** | آپ کے ارشاد کے مطابق شرعی احکام کی ایک قسم فرائض ہے  
فرائض، فریضہ کی جمع ہے۔ فرض یا فریضہ ان احکام کو کہتے ہیں جن کا حکم

اللہ تعالیٰ یا رسول اللہ ﷺ نے دیا ہو۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿إِنَّ اللَّهَى فَرَضَ عَلَيْكُمْ الْقُرْءَانَ﴾ (القصص ۲۸/۸۵)

"بے شک جس نے آپ پر قرآن کے احکام کو فرض کیا ہے۔"

یعنی ان پر عمل کرنا واجب ہے۔ ایک اور جگہ ارشاد ہے:

﴿قَدْ فَرَضَ اللَّهُ لَكُمْ تَحْلِةً أَيْمَنِكُمْ﴾ (التحریم ۶۶/۲)

"اللہ تعالیٰ نے تم پر تمہاری قسموں کا کفارہ مقرر کر دیا ہے۔"

قرآن مجید میں فریضہ بمعنی "مر" بھی استعمال ہوا ہے:

◀ سماع کی تصریح بھی نہیں بلکہ بصیرۃ عن روایت کیا ہے۔

② اس حدیث کے مرفوع اور موقوف میں بھی اختلاف ہے یعنی ابو ثعلبہ بن شدرا نے اس کو مرفوع روایت کیا ہے یا خود ان کا اپنا قول ہے؟ اس لیے کہ بعض نے بطريق مکحول، ابو ثعلبہ سے موقوفاً بھی روایت کیا ہے۔ جبکہ امام دارقطنی کے نزدیک مرفوع ہونا درست اور زیادہ قرین قیاس ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھئے: (شرح الأربعين، جامع العلوم والحكم لابن رجب: ۱۵۰/۲، تہذیب التہذیب: ۲۵۸/۱۰، مشکوہ للالبانی: ۲۹ و غایۃ المرام للالبانی، ح: ۳)

﴿وَقَدْ فَرَضْتُمْ لَهُنَّ فِيضَةً﴾ (البقرة/٢٣٧)

”اور تم ان کے لیے میر مقرر کر چکے ہو۔“

نیز ارشاد ہے:

﴿فَمَنْ وَرَضَ فِيهِنَّ الْحَجَّ فَلَا رَفَثَ وَلَا فُسُوقٌ وَلَا حِدَالٌ فِي الْحَجَّ﴾

(البقرة/١٩٧)

”جو شخص ان میتوں میں اپنے اوپر حج کو لازم کرے اور پختہ نیت کی ہو تو وہ اختلاط بالنساء، شستہ اگیز حرکت، فتنہ اور جدال سے بچ کر رہے۔“

نیز ارشاد ہے:

﴿فِيضَةٌ مِّنْ أَنَّهُ﴾ (التوبہ/٩٦)

”صدقات، زکوٰۃ و خیرات فلاں فلاں کا حق ہے) اور یہ اللہ تعالیٰ کی طرف سے مقرر اور فرض ہے۔“

امیر المؤمنین حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ نے ایک عامل کو خط لکھا تو فرمایا:

”هَذِهِ فِيضَةُ الصَّدَقَةِ الَّتِي فَرَضَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ عَلَى الْمُسْلِمِينَ“

(صحیح البخاری، الزکاة، باب زکاة الغنم، ح: ١٤٥٤)

”یہ مقدار فریضہ زکوٰۃ ہے جو رسول اللہ ﷺ نے مسلمانوں پر فرض کیا ہے۔“

”نماز، روزہ، حج اور زکوٰۃ وغیرہ سب فرائض ہیں۔ فرائض کی پابندی بڑی لازم اور ضروری ہے۔ فرائض کے ترک کرنے سے آدمی گناہ گار اور فرائض کا انکار یا استخفاف کرنے والا اسلام سے خارج ہو جاتا ہے۔ فرض کو واجب بھی کہا جاتا ہے۔“

بعض حضرات فرض اور واجب میں تفریق کرتے ہوئے کہتے ہیں:

”جس چیز کا حکم اللہ تعالیٰ نے دیا ہو وہ فرض ہے اور جس کا حکم رسول اللہ ﷺ دیں وہ واجب ہے۔ یعنی جس حکم کی دلیل قطعی ہو وہ فرض ہے اور جس کی دلیل ظنی ہو وہ واجب ہے۔ حالانکہ شریعت میں ایسی کوئی تفریق نہیں۔ آنحضرت ﷺ نے جو حکم دیا اس کی پابندی بھی از حد ضروری ہے۔ مثلاً آپ کا ارشاد گرامی ہے:

وَاعْفُوا اللّٰهِ  
”داڑھیاں بڑھاؤ۔“

چونکہ یہ آپ کا حکم ہے لہذا یہ فرض ہے اور داڑھی رکھنا ضروری ہے۔ لہذا فرانض اور واجبات دونوں کی اہمیت مسلم ہے۔ جن امور کا حکم کتاب و سنت میں وارد ہو، وہ فرانض ہیں۔ فرانض میں کمی بیشی کرنا کسی کے لیے جائز نہیں۔ فرانض کی اہمیت بیان فرماتے ہوئے آپ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے کچھ فرانض مقرر کیے ہیں انہیں ضائع نہ کرو۔

(۲) حدود اس حدیث کے مطابق شرعی احکام کی دوسری قسم حدود ہے۔ حدود، حد کی جمع ہے۔ حد رکاوٹ کو کہتے ہیں مثلاً [حد الدار] مکان کی حد یعنی دیوار، حد منوعہ چیز کو بھی کہتے ہیں مثلاً:

﴿تِلْكَ حُدُودُ اللّٰهِ فَلَا تَعْدُوهَا﴾ (البقرة ۲۲۹)

”یہ اللہ تعالیٰ کی مقرر کی ہوئی حدیں ہیں ان سے تجاوز مت کرو۔“

قتل، چوری، شراب نوشی، زنا، جادوگری، ان جرائم کا مرتكب جس سزا کا موجب ہوتا ہے اسے بھی ”حد“ کہتے ہیں۔ یعنی شریعت کی مقرر کردہ سزا کو حد کہا جاتا ہے۔

(۳) محرامات اس حدیث کی رو سے شرعی احکام کی ایک قسم محرامات ہیں۔ یعنی وہ امور جنہیں اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول ﷺ نے حرام قرار دے کر لوگوں کو اس سے منع کیا ہے۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ہے:

﴿حِرَمَتْ عَلَيْكُمُ الْمَيْتَةُ وَالدَّمُ وَلَحْمُ الْخِنْزِيرِ وَمَا أَهْلَ لِغَيْرِ اللّٰهِ بِهِ وَالْمُنْخَنِقَةُ وَالْمَوْقُوذَةُ وَالْمُنْتَدِيَةُ وَالنَّاطِحَةُ وَمَا أَكَلَ السَّبُعُ إِلَّا مَا ذَكَرْتُمْ وَمَا ذُبَحَ عَلَى النُّصُبِ وَأَنْ تَسْتَقِسُمُوا بِالْأَزْلَالِ﴾ (المائدۃ ۵/۳)

”مرا ہوا جانور، بہتا ہوا خون، سور کا گوشت، اور جس چیز پر اللہ تعالیٰ کے سوا کسی اور کا نام پکارا جائے، اور جو جانور گلاہٹ کر مرجائے، اور جو چوٹ لگنے سے مرجائے، اور جو گر کر مرجائے، اور جو سینگ لگ کر مرجائے یہ سب جانور تمارے لئے حرام ہیں۔ اسی طرح جس جانور کو درندے پھاڑ کھائیں الایہ کہ تم اسے اس کے مرجانے سے

قبل ذبح کر لو اور اسی طرح جو جانور تھاں (مزار وغیرہ) پر ذبح کیا جائے (وہ بھی حرام ہے) اور تیروں سے قسمت کے احوال معلوم کرنا بھی تمہارے لیے حرام ہے۔“ بعض عورتوں سے نکاح کرنے کی شرعاً اجازت نہیں۔ ان رشتتوں کو بھی قرآنی اصطلاح میں حرام کہا گیا ہے۔

﴿ حَرَّمَتْ عَلَيْكُمْ أَمْهَاتُكُمْ وَبَنَائِكُمْ وَأَخْوَاتُكُمْ وَعَمَّاتُكُمْ وَحَلَّاتُكُمْ وَبَنَائُ اَلْأَخْرِ وَبَنَائُ اَلْأُخْتِ وَأَمْهَاتُكُمْ الَّتِي اَرَضَعْنَكُمْ وَأَخْوَاتُكُمْ مِنْ الرَّضَعَةِ وَأَمْهَاتُ نِسَاءِكُمْ وَرَبِّيْبَكُمْ الَّتِي فِي حُجُورِكُمْ مِنْ نِسَاءِكُمْ الَّتِي دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَإِنْ لَمْ تَكُونُوا دَخَلْتُمْ بِهِنَّ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْكُمْ وَحَلَّتِيْلُ أَبْنَاءِكُمْ الَّذِينَ مِنْ أَصْلَابِكُمْ وَأَنْ تَجْمِعُوا بَيْنَ اَلْأُخْتَيْنِ إِلَّا مَا قَدْ سَلَفَ إِنَّ اللَّهَ كَانَ عَفُورًا رَّحِيمًا ﴾ ﴿ وَالْمُحَسَّنَاتُ مِنَ النِّسَاءِ إِلَّا مَا مَلَكَتْ أَيْمَانُكُمْ ﴾

(النساء / ٤٢-٤٣)

”اور تم پر تمہاری مائیں، بیٹیاں، بہنیں، پھوپھیاں، غالائیں، بھتیجیاں، بھانجیاں، تمہاری رضائی مائیں، رضائی بہنیں، ساسیں اور تمہاری مدخلہ عورت کی لڑکیاں جو تمہاری زیر تربیت و کفالت ہیں (اگر عورت غیر مدخلہ ہو تو اس کی بیٹی سے نکاح کر لینے میں کوئی حرج نہیں) اور تمہارے بیٹوں کی بیویاں اور دو بہنوں کو بیک وقت نکاح میں رکھنا حرام ہے۔ ہاں! جو اس سے قبل ہو چکا ہے وہ معاف ہے۔ بے شک اللہ تعالیٰ معاف کرنے والا ہے اور اسی طرح شوہروالی عورتیں بھی تم پر حرام ہیں البتہ لوئڈیاں حلال ہیں۔“

﴿ وَأَحَلَ اللَّهُ الْبَيْعَ وَحَرَمَ الْإِرْبَوَا ﴾ (البقرة / ٢٧٥)

”اللہ تعالیٰ نے تجارت کو حلال اور سود کو حرام قرار دیا ہے۔“

حدود اللہ کی پابندی بھی از حد ضروری ہے۔ قرآن کریم میں حد سے تجاوز کر جانے کو ظلم

سے تعبیر کیا ہے۔ چنانچہ ارشادِ ربیٰ ہے:

﴿ وَمَن يَعْدَ حُدُودَ اللَّهِ فَأُولَئِكَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ (البقرة/٢٢٩) (٢٢٩)

”جو لوگ اللہ تعالیٰ کی حدود سے تجاوز کرتے ہیں وہ ظالم ہیں۔“

﴿ وَمَن يَعْدَ حُدُودَ اللَّهِ فَقَدْ ظَلَمَ نَفْسَهُ ﴾ (الطلاق/٦٥) (٦٥)

”جو اللہ تعالیٰ کی حد سے تجاوز کرے اس نے اپنی جان پر ظلم کیا۔“

حدود کی اسی اہمیت کے پیش نظر رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ نے کچھ حدود مقرر فرمائی ہیں، پس ان سے تجاوز نہ کرو۔“ یہی بات قرآن کریم میں یوں بیان فرمائی گئی ہے۔

﴿ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُعْتَدِينَ ﴾ (آل عمران/٨٧) (٨٧)

”حد سے نہ گزو بے شک اللہ تعالیٰ حد سے گزر جانے والوں کو پسند نہیں کرتا۔“

اس حدیث میں احکام کی چوتھی تم ”مسکوت عنہا“ بیان کی گئی ہے۔ یعنی ایسے امور جن کے بارے میں اللہ تعالیٰ نے ازراء لطف و کرم خاموشی اختیار کی۔ اس کے متعلق بھول کا سوال ہی پیدا نہیں ہوتا اس لیے اللہ تعالیٰ نے جو کچھ بیان فرمادیا اسی پر خاموش رہنا چاہئے مزید کریڈنا اور بال کی کھال اتنا دست نہیں۔ وہ سب مباح اور حلال ہیں۔ خواہ تجوہ اشکال پیدا کرنا اور دوسرے کا محض امتحان لینے کے لیے سوال کرتے چلے جانا مذموم ہے۔ البته کسی مسئلے کی توضیح اور علم میں اضافہ کی نیت سے سوال کیا جائے تو کوئی حرج کی بات نہیں۔ صحابہ کرام مختلف موقع پر آنحضرت ﷺ کی خدمت میں اکر پیش آمدہ مختلف مسائل پیش کر کے حل دریافت کر لیا کرتے تھے۔

ایک دن آنحضرت ﷺ نے فرمایا: لوگو! اللہ تعالیٰ نے تم پر بیت اللہ کا حج فرض کر دیا ہے۔ ایک آدمی نے کھڑے ہو کر پوچھا: اللہ تعالیٰ کے رسول! کیا ہر سال؟ آپ غصب ناک ہوئے اور فرمایا: میں اگر ہاں کر دیتا تو یہ ہر سال فرض ہو جاتا اور پھر تم عمل نہ کر سکتے۔ (سنن

ابی داؤد، المناسک، باب فرض الحج، ح: ٢١٧ اور مسنند احمد/ ١٥٥)

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے مردی ایک حدیث میں ہے:

«ذَرُونِي مَا تَرَكْتُكُمْ فَإِنَّمَا هَلَكَ مَنْ كَانَ قَبْلَكُمْ بِسُوءِ الْهِمْ

وَالْخِتَالَفُهُمْ عَلَى أَئْبِيَاءِهِمْ» (سنن ابن ماجه، المقدمة، باب اتباع سنة رسول الله ﷺ، ح: ٤٢)

”میں تمہیں جس امر میں جمال پھوڑ دوں تم مجھے رہنے دیا کرو۔ اور مزید پوچھ پوچھ نہ کیا کرو کیونکہ تم سے پہلے لوگ انبیاء سے سوالات اور ان سے اختلاف ہی کے سبب بلاک ہوئے تھے۔“

### ۳۱۔ زہد کی حقیقت و فضیلت

عَنْ أَبِي الْعَبَّاسِ سَهْلِ بْنِ سَعْدٍ السَّاعِدِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ جَاءَ رَجُلٌ إِلَيَّ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ: يَا رَسُولَ اللَّهِ! دُلْنِي عَلَى عَمَلٍ إِذَا عَمَلْتُهُ أَحَبَّنِي اللَّهُ وَأَحَبَّنِي النَّاسُ، فَقَالَ: «إِذْهُدْ فِي الدُّنْيَا، يُحِبَّكَ اللَّهُ، وَإِذْهُدْ فِيمَا فِي أَيْدِي النَّاسِ يُحِبَّكَ النَّاسُ» (حدیث حسن رواہ ابن ماجہ وغیرہ بأسانید حسنة)

سیدنا ابوالعباس سہل بن سعد الساعدي رض سے روایت ہے کہ ایک شخص نبی اکرم ﷺ کی خدمت میں آیا اور اس نے کہا: یا رسول اللہ! مجھے کوئی ایسا عمل بتلائے جب اسے بجالاؤں تو اللہ تعالیٰ اور تمام لوگ مجھ سے محبت کریں۔ آپ نے فرمایا: ”دنیا سے بے رغبت ہو جاؤ اللہ تعالیٰ تم سے محبت فرمائے گا اور لوگوں کے پاس جو کچھ ہے اس سے بے نیاز رہو لوگ تم سے محبت کریں گے۔“

تخریج: سنن ابن ماجہ، الزهد، باب الزهد في الدنيا، ح: ٤١٠٢  
والمستدرک على الصحيحين للحاکم: ٤/ ٣١٣ واللفظ له.

شرح الالفاظ : [أَحَبَّنِي اللَّهُ] اللہ تعالیٰ مجھ سے محبت کرے۔ [وَأَحَبَّنِي النَّاسُ] لوگ مجھ سے محبت کریں۔ [إِزْهَدُ] زہد کا الغوی معنی: کسی چیز کو حقیر جانتے ہوئے اس سے اعراض کرنا اور شرعاً جس چیز کا حلال اور جائز ہونا یقینی ہو اسے بقدر ضرورت حاصل کرنا ”زہد“ کہلاتا ہے۔

رسول اللہ ﷺ نے زہد کا مفہوم بیان کرتے ہوئے فرمایا: حلال کو اپنے اوپر حرام کر لینا یا مال کو ضائع کرنا زہد نہیں بلکہ حقیقی زہد یہ ہے کہ اپنے وسائل کی بجائے اللہ تعالیٰ پر مکمل اعتکا اور یقین کیا جائے۔ [يَحِبُّكُ النَّاسُ] چونکہ دنیا لوگوں کی محبوب اور دل پسندیدہ ہے۔ لہذا جب تو ان کی پسندیدہ اور محبوب چیز سے اعراض کرے گا وہ تجھ سے محبت کریں گے کیونکہ جب انسان کسی کے ساتھ اس کی پسندیدہ چیز میں شریک نہ ہو تو وہ اس سے محبت کرتا ہے حضرت حسن بصری رضی اللہ عنہ کا ارشاد ہے: انسان لوگوں کی نظروں میں اس وقت تک معزز رہتا ہے جب تک ان کے اموال کا لاچھی نہ ہو۔

تشریح : اس حدیث میں آنحضرت ﷺ نے زہد کی فضیلت بیان فرمائی ہے۔  
جو شخص اپنے آپ کو دنیا ہی میں مشغول و مصروف کر لے تو وہ صرف دنیا کا ہو کر رہ جاتا ہے اور آخرت کی طرف سے غافل ہو جاتا ہے اس لئے اپنے آپ کو دنیا کی زیب و زیست میں الجھا نہیں لینا چاہئے۔ بلکہ انسان کی زندگی کا اصل مقصد اللہ تعالیٰ کی عبادت اور آخرت کی کامیابی کا حصول ہے۔ جیسا کہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿وَمَا خَلَقْتُ الْجِنَّةَ وَالْإِنْسَانَ إِلَّا لِيَعْبُدُونَ﴾ (الذاريات: ٥٦/٥١)

”میں نے جن و انس کو صرف اپنی عبادت کے لیے پیدا کیا ہے۔“

دنیا اور دنیا کا ساز و سامان اللہ تعالیٰ کے ہاں انتہائی مذموم بلکہ ملعون ہے۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

«الدُّنْيَا مَلْعُونَةٌ، مَلْعُونٌ مَا فِيهَا إِلَّا ذِكْرُ اللَّهِ وَمَا وَالَّهُ وَعَالِمٌ أَوْ مُتَعَلِّمٌ» (جامع الترمذی، الزهد، باب: ۱۴، ح: ۲۳۲۲ و سنن ابن ماجہ، الزهد، باب مثل الدنيا، ح: ۴۱۱۲)

”یہ دنیا اور جو کچھ اس میں ہے سب ملعون (مذموم) ہے سوائے اللہ تعالیٰ کی یاد کے اور

جو اللہ تعالیٰ کے ذکر کا ذریعہ ہو اور سوائے عالم اور متعلم کے۔"

حضرت مستور رضی اللہ عنہ سے مروی ہے۔ آنحضرت ﷺ نے فرمایا: "آخرت کے مقابلہ میں دنیا کی حقیقت صرف اس قدر ہے کہ جیسے کوئی سمندر میں انگلی ڈبو کر نکال لے اور موازنہ کرے کہ اس کی انگلی کو جس قدر پانی لگا اسے سمندر سے کیا نسبت ہے؟" (جامع

الترمذی، الزهد، ح: ۲۳۲۳)

حضرت سمل بن سعد رضی اللہ عنہ بیان کرتے ہیں، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَوْ كَانَتِ الدُّنْيَا تَعْدِلُ عِنْدَ اللَّهِ جَنَاحَ بَعْوَضَةٍ مَا سَقَى كَافِرًا مِّنْهَا شَرَبَةَ مَاءٍ» (جامع الترمذی، الزهد، باب ما جاء في هوان الدنيا على الله عزوجل،

ح: ۲۳۲۰)

"اگر اس دنیا کی حیثیت اللہ تعالیٰ کے نزدیک مچھر کے پر کے برابر بھی ہوتی تو اللہ تعالیٰ کسی کافر کو پانی کا ایک گھونٹ بھی نہ پلاتا۔"

دنیا تو محض کھیل کوڈ کا سامان ہے۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿وَمَا هَذِهِ الْحَيَاةُ الدُّنْيَا إِلَّا لَهُوَ وَلِعِبٌ وَلِكُلِّ الدَّارِ الْآخِرَةُ لَهُمْ الْحَيَاةُ﴾ (العنکبوت ۶۴/۲۹)

"دنیا کی زندگی تو محض کھیل کوڈ ہے اور آخرت کی زندگی ہیشہ کی ہے۔"

اگر اللہ تعالیٰ کے نزدیک دنیا اور دولت کی کچھ قدر ہوتی تو انبیاء کرام کو ضرور زیادہ دولت ملتی۔ مگر ہم تاریخ میں پڑھتے ہیں کہ اکثر و بیشتر انبیاء کرام کی زندگی فقر و غربت میں بسر ہوئی۔ خود نبی ﷺ نے بڑی تکلف میں زندگی بسر کی، آپ کے پاس دولت جمع نہ ہو سکی اگر کبھی مال غنیمت کی صورت میں کچھ مال آ جاتا تو آپ فوراً تقسیم فرمادیتے۔ آپ جب اس دنیا سے رخصت ہوئے تو اس وقت آپ کی زرہ خوراک کے عوض ایک یہودی کے پاس رہن رکھی ہوئی تھی۔ جو شخص اپنے آپ کو دنیا میں مصروف کر لیتا ہے وہ گویا دنیا کا بندہ بن جاتا ہے۔ ایسے شخص کے بارے میں آپ نے فرمایا:

«تَعِسَ عَبْدُ الدِّينَارِ وَالدِّرْهَمِ» (صحیح البخاری، الرفاق، باب ما یُنْفَی من فتنۃ

المال، ح: ٦٤٣٥)

”ورَهُمْ وَرِسَارُ كَابِنَهُ تَبَاهُ هُوَ كِيَا۔“

دنیا میں انسان کو چاہئے کہ اپنے سے برتر کی بجائے اپنے سے کم تر کی طرف دیکھے اور اللہ تعالیٰ کا شکر بجالائے۔ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

«الَّذِيَا سِجْنُ الْمُؤْمِنِ وَجَنَّةُ الْكَافِرِ» (صحیح مسلم، الزهد، باب الدنيا

سجن المؤمن وجنة الكافر، ح: ٢٩٥٦)

”دنیا مون کے لیے قید خانہ اور کافر کے لیے جنت ہے۔“

جو شخص دنیا سے بے رغبت ہو جائے اسے یقیناً اللہ تعالیٰ کی محبت اور لوگوں کی محبت نصیب ہو جاتی ہے۔ آنحضرت ﷺ نے اس حدیث میں یہی بات ارشاد فرمائی، سائل نے کہا: آپ مجھے کوئی ایسا عمل بتائیں جس کے کرنے سے اللہ تعالیٰ اور تمام لوگ مجھ سے محبت کریں۔ تو آپ نے فرمایا: دنیا سے بے رغبت ہو جاؤ، اللہ تعالیٰ تم سے محبت فرمائے گا اور جو کچھ لوگوں کے پاس ہے اس سے بے نیاز رہو لوگ تم سے محبت کریں گے۔

### ۳۲۔ ضرر رسانی اور بطور انتقام ضرر سے احتراز

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ سَعْدِ بْنِ سِنَانٍ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لَا ضَرَرَ وَلَا ضِرَارَ» (حدیث حسن رواه ابن ماجہ والدارقطنی وغيرهما مسندا، ورواه مالک في الموطأ عن عمر و بن يحيى عن أبيه عن النبي ﷺ مُرْسَلًا فأسقط أبا سعيد، وله طرق يقوى بعضها ببعض)

سیدنا ابو سعید سعد بن سنان خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”کسی کو ضرر پہنچاؤ نہ ضرر کا انتقام لو۔“

یہ حدیث حسن ہے اسے امام ابن ماجہ اور دارقطنی وغيرہ نے باشد روایت

کیا ہے البتہ امام مالک نے اس حدیث کو "موطاً" میں بطریق عمرو بن یحیٰ عن ابیہ عن النبی ﷺ روایت کیا ہے اور حضرت ابوسعید رضی اللہ عنہ کا واسطہ ترک کر دیا ہے۔ اس حدیث کی اور بھی بہت سی سندیں ہیں ان تمام کے ملنے سے اسے تقویت ملتی ہے۔

**تخریج:** سنن الدارقطنی: ۷۷/۳ و ۲۲۸/۴ و سنن ابن ماجہ، الأحكام، باب من بنی في حقه ما يضر بجاره، لكن من روایة عبادة بن الصامت وابن عباس، ح: ۲۳۴۱، وموطاً الإمام مالك: ۷۴۵/۲.

**شرح الالفاظ:** [لَا ضَرَرٌ] یہ لفظ ضرر اور ضارہ سے مشتق ہے ضرر نفع کی ضد ہے اس کا معنی ہے کہ کسی کو ضررنہ پہنچاؤ اور مطلقاً کسی کا کوئی نقصان نہ کرو۔ [وَلَا ضَرَارٌ] کسی کو انتقاماً ضررنہ پہنچاؤ۔

**تشریح:** دین اسلام میں حسن معاشرت پر بڑا زور دیا گیا ہے اور مسلمانوں کو اس کی ازحد تلقین کی گئی ہے۔ آنحضرت ﷺ کا ایک ارشاد گرامی ہے:

«الْمُسْلِمُ مَنْ سَلِمَ الْمُسْلِمُونَ مِنْ لَسَانِهِ وَيَدِهِ» (صحیح البخاری،

الإیمان، باب المسلم من سلم المسلمين من لسانه ويده، ح: ۱۰)

”مسلمان وہ ہے جس کے ہاتھ اور زبان سے دوسرے مسلمان محفوظ رہیں۔“

یعنی وہ کسی کو دکھنے، تکلیف اور ایذا نہ پہنچائے۔ ایک اور حدیث میں آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”قسم اللہ کی وہ شخص ایمان دار نہیں جس کے ہمائے اس کی ایذاوں سے محفوظ نہ ہوں۔“

(صحیح البخاری الادب، ح: ۶۰۱۶)

اس حدیث میں بھی اس مفہوم کو باختلاف الفاظ یوں بیان فرمایا کہ: اسلام میں کسی کو ضرر پہنچانا جائز نہیں اور اگر کسی نے ضرر پہنچایا ہو تو اس کے بد لے میں بھی ضرر نہیں پہنچانا چاہیئے۔ مسلمانوں کو دوسرے پر زیادتی کرنے کی اجازت نہیں دی گئی۔ بلکہ زیادتی کرنے والے اللہ تعالیٰ کو ناپسند ہیں۔ دشمنانِ دین کے ساتھ جہاد و قتال کے موقع پر بھی اصولوں کو مد نظر رکھنے کا حکم ہے اس صورت میں بھی زیادتی کی اجازت نہیں دی گئی۔ فرمایا:

﴿ وَقَتَّلُوا فِي سَبِيلِ اللَّهِ الَّذِينَ يُقْتَلُونَكُمْ وَلَا تَعْتَدُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْمُفْتَدِينَ ﴾ (البقرة: ٢٠٣)

”تم اللہ تعالیٰ کی راہ میں ان لوگوں سے قتل کرو جو تم سے لڑیں اور زیادتی نہ کرو، بے شک اللہ تعالیٰ زیادتی کرنے والوں کو پسند نہیں کرتا۔“

مزید فرمایا:

﴿ وَلَا يَجِدُ مِنْكُمْ شَنَآنَ قَوْمٍ أَنْ صَدُّوكُمْ عَنِ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ أَنْ تَعْتَدُوا ﴾ (المائدۃ: ٥)

”جن لوگوں نے تمیں مسجد حرام سے روکا ان کی دشمنی تمیں زیادتی پر نہ اکسائے۔“  
اگر کسی نے زیادتی کی ہو اور انسان معاف کرنے کی بجائے بد لہ لینے ہی پر مصر ہو تو اسے اسی قدر بد لہ لینے کا حق ہے جس قدر فریق مخالف نے زیادتی کی ہو۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿ فَمَنْ أَعْتَدَى عَلَيْكُمْ فَأَغْتَدُوا عَلَيْهِ بِمِثْلِ مَا أَعْتَدَى عَلَيْكُمْ ﴾ (البقرة: ٢٩٤)  
”جو تم پر زیادتی کرے تو تم بھی اس پر اسی قدر زیادتی کرو جس قدر اس نے تم پر زیادتی کی۔“

ایک دفعہ کچھ یہودی آنحضرت ﷺ کی خدمت میں پیش ہوئے ان لوگوں کی عادت تھی کہ وہ مسلمانوں سے ملتے تو السلام علیکم کہنے کی بجائے السلام علیکم کہتے تھے اور یہ بددعا کا کلمہ ہے۔ انہوں نے حسب عادت السلام علیکم کہا۔ حضرت عائشہؓ نے یہ کلمہ سناتے غضبناک ہو گئیں اور جواباً کہا: بَلْ عَلَيْكُمُ السَّامُ وَاللَّعْنَةُ تُمُّ هُمْ پر موت کی بددعا کرتے ہو ہم پر نہیں بلکہ تم پر موت آئے اور لعنت ہو۔“

دوسری روایات میں یہ الفاظ ہیں کہ حضرت عائشہؓ نے کہا: أَسَامُ عَلَيْكُمْ وَلَعْنَكُمُ اللَّهُ وَغَضِيبُ عَلَيْكُمْ ”تم پر موت آئے، تم پر اللہ تعالیٰ کی لعنت اور اس کا غضب ہو۔“ حالانکہ اس موقع پر یہود کی زیادتی تھی اس کے باوجود آنحضرت ﷺ نے حضرت عائشہؓ کو ان کلمات کے کہنے سے روک دیا اور تنبیہ فرمائی کہ:

«مَهْ يَا عَائِشَةُ! فَإِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْفُحْشَ وَالْتَّفَحْشَ» (صحیح مسلم، السلام، باب النهي عن ابتداء أهل الكتاب بالسلام، ح: ٢١٦٥)

”عائشہ! ایسے بالکل نہ کو، اللہ تعالیٰ بد کلامی اور نخش گوئی کو پسند نہیں کرتا۔“

ہماری دعا ان کے حق میں مقبول اور ان کی بد دعا ہمارے حق میں مقبول نہیں۔ بعض اوقات کچھ لوگ کسی وجہ سے اپنی بیوی کو تنگ کرتے ہیں اسے نہ تو بیوی کی حیثیت سے رکھتے ہیں اور نہ طلاق دیتے ہیں۔ چونکہ یہ معاملہ سراسر ظلم اور زیادتی کا ہے۔ چنانچہ اس سے منع فرمایا گیا۔

**﴿فَأَمْسِكُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ أَوْ سَرِحُوهُنَّ بِمَعْرُوفٍ وَلَا تُنْسِكُوهُنَّ ضَرَارًا لِّتَعْنَدُوا﴾** (البقرة/۲۳۱)

”پس تم انہیں صحیح طور پر بساو یا حسن سلوک کے ساتھ رخصت کرو، انہیں ضرر پہنچانے اور زیادتی کرنے کے لیے پابند نہ رکھو۔“

اسی طرح کسی کی وفات کے بعد اس کی جائیداد تقسیم کرتے وقت کسی کو ضرر پہنچانے کی خاطر اس کے مقررہ حصے میں کمی کرنے کی اجازت نہیں۔ چنانچہ ارشاد ہے:

**﴿مِنْ بَعْدِ وَصِيَّةٍ يُوصَىٰ بِهَا أَوْ دَيْنٍ عَيْرَ مُضْكَارٍ﴾** (النساء/۱۲/۴)

”وصیت کی جائیداد، اس کی وصیت کو پورا کرنے اور اس کا قرض ادا کرنے کے بعد تقسیم کی جائے اور کسی کو ضرر نہ پہنچایا جائے۔“

اور اگر مرنے والے نے کوئی خلاف شرع وصیت کر دی ہو یا وہ عمدًا کسی وارث کے حصہ میں کمی کرنے اور کسی کو نقصان پہنچانے کی خاطر وصیت کر جائے تو یہ بھی ناجائز ہے۔  
و گوں کو ظلم اور زیادتی سے روکنے کے لیے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

**«مَنْ ضَارَ أَضَرَ اللَّهُ بِهِ وَمَنْ شَاقَ شَاقَ اللَّهُ عَلَيْهِ»** (سنن أبي داود،  
القضاء، باب في القضاء، ح: ۳۶۳۵) و جامع الترمذی، البر والصلة، باب ما جاء في  
الخيانة والغش، ح: ۱۹۴۰ و سنن ابن ماجہ، الإحکام، باب من بنی في حقه ما يضر

(بخاری، ح: ۲۳۴۲)

”جو شخص کسی کو ضرر پہنچائے اس کے بد لے میں اللہ تعالیٰ اسے نقصان پہنچائے گا اور جو کسی کو مشقت میں ڈالے اس کے بد لے اللہ تعالیٰ اسے مشقت میں ڈالے گا۔“

ضرر اور ضرار کی حرمت کی بناء پر آنحضرت ﷺ نے پیش نظر حدیث میں یہ اسلامی اصول بیان فرمایا ہے جس سے فقہاء نے بہت سی جزئیات کا استنباط کیا ہے۔

### ۳۳۔ اثبات دعویٰ

عَنْ أَبْنَ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «لَوْ يُعْطَى النَّاسُ بِدَعْوَاهُمْ، لَادَعُى رِجَالٌ أَمْوَالَ قَوْمٍ وَدِمَاءَهُمْ، وَلِكِنَّ الْبَيِّنَةَ عَلَى الْمُدَعِّي وَالْيَمِينَ عَلَى مَنْ أَنْكَرَ» (حدیث حسن، رواہ البیهقی وغیرہ هکذا، وبعضہ فی الصحیحین)

سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہم سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”اگر لوگوں کو ان کے دعویٰ کے مطابق (بلا تحقیق) دے دیا جائے تو لوگ دوسروں کے اموال اور خون پر دعوے کرنے لگیں لہذا اصول یہ ہے کہ مدعی ثبوت پیش کرے اور مدعی عالیہ اگر انکاری ہو تو قسم اٹھائے۔“

تخریج : السنن الکبریٰ للبیهقی : ۱۰ / ۲۵۲ .

شرح الالفاظ : [الْبَيِّنَةَ عَلَى الْمُدَعِّي] یعنی دعویٰ کو واضح دلائل سے ثابت کرنا مدعی کے ذمہ ہے کیونکہ وہ ظاہر کے خلاف دعویٰ کر رہا ہے۔ اصل اصول یہ ہے کہ لوگ ذمہ سے بری ہیں جب تک کہ دعویٰ کو مدلل ثابت نہ کیا جائے۔ [وَالْيَمِينُ عَلَى مَنْ أَنْكَرَ] یعنی مدعی عالیہ اپنی صفائی میں قسم اٹھائے اور اس کی قسم قبول کی جائے گی کیونکہ اصل اصول براعت کا ذمہ ہے۔

تشریح : یہ حدیث شریعت کے بنیادی قواعد میں سے ہے اور عدالتی معاملات میں انتہائی اہمیت کی حامل ہے۔ آنحضرت ﷺ نے اس حدیث میں انسانوں کے باہمی تباہیات کے حل کیلئے ایک داعی اصول ذکر فرمایا ہے کہ اگرچہ یا قاضی محض دعویٰ کی بنیاد پر مدعی کے حق میں فیصلہ صادر کرنے لگے تو بہت سے لوگ دوسروں کے مال اور خون کے دعوے دائر کر دیں گے۔

اس لیے اصول یہ ہے کہ دلیل و برهان کے بغیر کسی کا دعویٰ قبول نہیں۔ دیگر شعبہ ہائے زندگی کی طرح اسلام کا نظامِ عدالت بھی ہر لحاظ سے کامل و اکمل اور قریب نیا عدل و انصاف ہے۔ اسلامی نظامِ عدالت میں حاکم و حکوم، شاہ و گدا اور امیر و غریب وغیرہ کے درمیان کوئی فرق نہیں۔ اسلامی قانون کی نگاہ میں سب برابر ہیں عدالتی معاملات میں شرعی قواعد و ضوابط ملحوظ رکھے جاتے ہیں۔ مقدمات کا فیصلہ کرنے کا شرعی طریقہ یہ ہے کہ مدعا اپنے دعویٰ کے اثبات میں گواہ پیش کرے اگر وہ گواہ پیش نہ کر سکے اور مدعا علیہ اس کے دعویٰ کی تصدیق نہ کرتا ہو تو وہ مدعا کو جھوٹا اور اپنے آپ کو سچا ثابت کرنے کے لیے حلف اٹھائے اور مدعا کے دعویٰ کو باطل کرے۔ علمائے سلف وخلف سب اسی اصول کے قائل ہیں۔ باہمی تنازعات و اختلافات کو حل کرنے کے لیے یہ حدیث اساس اور بنیاد ہے۔

اس حدیث سے یہ بات کھل کر سامنے آ جاتی ہے کہ کسی چیز پر کسی انسان کے محض دعویٰ کر دینے کی وجہ سے وہ چیز اس کی ملکیت متصور نہ ہو گی اور نہ اسے دے دی جائے گی بلکہ اسے اپنا دعویٰ ثابت کرنے کے لیے ثبوت مہیا کرنا ہو گا۔ خواہ وہ بظاہر کتنا ہی سچا، دیانت دار، متقن یا پرہیزگار کیوں نہ ہو۔ اگر مدعا اپنے دعویٰ کے اثبات میں ثبوت پیش نہ کر سکے تو مدعا علیہ قسم اٹھا کر اپنا حق ثابت کرے گا۔

ایک دفعہ حضرت علی بن ابی ذئب کی زرد چوری ہو گئی۔ وہ ایک یہودی کے ہاں پائی گئی۔ حضرت علی بن ابی ذئب نے اس یہودی کے خلاف قاضی شریح کی عدالت میں دعویٰ دائر کر دیا۔ قاضی نے حضرت علی بن ابی ذئب سے زرد کی ملکیت کا ثبوت مانگا تو حضرت علی بن ابی ذئب نے اپنے بیٹے حسن بن ابی ذئب اور غلام قبر کو بطور گواہ پیش کیا۔ قاضی نے کہا! بیٹے کی گواہی باپ کے حق میں اور غلام کی گواہی آقا کے حق میں قبول نہیں۔ آپ کوئی اور ثبوت پیش کریں۔ حضرت علی بن ابی ذئب کوئی دوسرا ثبوت پیش نہ کر سکے۔ چنانچہ قاضی نے حضرت علی بن ابی ذئب کے خلاف فیصلہ کرتے ہوئے یہودی کے حق میں فیصلہ دے دیا۔

اس لیے آخر حضرت مسیح موعید نے اس پیش نظر حدیث میں فرمایا کہ اگر لوگوں کے دعویٰ کی بنیاد پر بلا ثبوت ان کے حق میں فیصلہ صادر کر دیا جائے تو لوگ بلا وجہ دوسروں کے مال و

خون کے دعوے کرنے لگیں گے اور معاشرتی نظام تھہ وبالا ہو جائے گا۔ اور لوگ امن و سکون سے نہ رہ سکیں گے۔ چنانچہ اس شرارت بازی کے انسداد کی خاطر اسلام نے مدعی پر گواہ یا واضح ثبوت پیش کرنا لازم ٹھرا�ا ہے۔ اور گواہوں یا ثبوت کی عدم دستیابی اور مدعی علیہ کے انکار کی صورت میں مدعاعلیہ سے حلف لینا مقرر کیا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اسلام کا نظامِ عدالت کس قدر مبنی بر عدل و انصاف ہے۔

### ٣٣۔ امر بالمعروف و نهى عن المنكر

عَنْ أَبِي سَعِيدِ الْخُدْرِيِّ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَقُولُ: «مَنْ رَأَى مِنْكُمْ مُنْكِرًا فَلْيُعِيِّرْهُ بِيَدِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَلِسَانِهِ، فَإِنْ لَمْ يَسْتَطِعْ فَبِقَلْبِهِ وَذَلِكَ أَضْعَفُ الْإِيمَانِ» (رواه مسلم)

سیدنا ابوسعید خدری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا: ”تم میں سے جو شخص برائی کو دیکھے وہ اسے اپنے ہاتھ (طاقت) سے بدلتے اگر اس کی استطاعت نہ ہو تو زبان سے (منع کرے) اور اگر اس کی بھی استطاعت نہ ہو تو دل سے (برا جانے) یہ ایمان کا کمزور ترین درجہ ہے۔“

**تخریج:** صحيح مسلم، الإيمان، باب كون النهي عن المنكر من الإيمان، ح ٤٩:

**شرح الالفاظ:** [مَنْ رَأَى] جو دیکھے [مُنْكَرًا] واجب کا ترک یا حرام کا ارتکاب، وہ صغیرہ ہو یا کبیرہ اسے منکر (برائی) کہتے ہیں۔ [فَلْيُعِيِّرْهُ] اسے بدلتے یہ شرعاً واجب ہے اگر اس کی خبر بہت سے لوگوں کو ہو تو یہ عمل فرض کلفایہ ہے ورنہ فرض عین۔ [أَضْعَفُ الْإِيمَانِ] ثواب اور درجہ کے لحاظ سے یہ ایمان کا کمزور ترین درجہ ہے۔

**تشریح:** اس میں رسول اکرم ﷺ نے امت مسلمہ کے ہر فرد کو خطاب کرتے ہوئے اس کی ذمہ داری بیان فرمائی ہے کہ ان میں سے کوئی بھی شخص برا کام ہو تو اسی کے توا سے اپنے ہاتھ یعنی طاقت سے بدل دے۔ یعنی لوگوں کو اس برائی سے روکے اگر اسے اس قدر استطاعت نہ ہو تو پھر زبان سے اسے روکنے کی ضرور سعی کرے، اور اگر اس کی بھی استطاعت نہ ہو تو کم از کم اس برائی کو اپنے دل میں ضرور براجانے۔ البتہ یہ ایمان کا ضعیف ترین درجہ ہے۔ امر بالمعروف اور ننی عن المنکر امت کے ہر فرد کا فریضہ ہے۔ قرآن کریم میں بیان کیا گیا ہے کہ امت میں ایک جماعت ایسی ہوئی چاہئے جو یہ کام سرانجام دیتی رہے۔

﴿ وَلَتَكُنْ مِنْكُمْ أُمَّةٌ يَدْعُونَ إِلَى الْخَيْرِ وَيَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَاوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ وَأُولَئِكَ هُمُ الْمُفْلِحُونَ ﴾ (آل عمران ۱۰۴/۳)

”تم میں سے ایک جماعت ایسی ہوئی چاہئے جو لوگوں کو نیکی کی طرف بلائے اور اچھے کام کرنے کا حکم دے اور برے کاموں سے منع کرے، یہ لوگ ہیں جو نجات پانے والے ہیں۔“

اس آیت سے امر بالمعروف اور ننی عن المنکر کی اہمیت و فضیلت کا خوب پتہ چلتا ہے کہ امت میں اس عمل کو انجام دینے والے گروہ کا موجود رہنا اللہ تعالیٰ کو منظور ہے۔ نیز وہی لوگ اللہ تعالیٰ کے ہاں کامیاب ہونے والے ہیں جو یہ کام کریں گے۔ امت محمدیہ کی خصوصیات میں سے ایک خصوصیت اور وصف یہ بھی ہے کہ یہ لوگ امر بالمعروف اور ننی عن المنکر کرتے ہیں۔ ارشاد ربیٰ ہے:

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرَجَتْ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَاوْنَ عَنِ الْمُنْكَرِ ﴾ (آل عمران ۱۱۰/۳)

”تم ایک بہترین امت ہو جنہیں لوگوں کی بھلائی، خیر خواہی کے لیے پیدا کیا گیا ہے تم نیکی کا حکم کرتے اور برائی سے روکتے ہو۔“

یہ عمل اس لیے بھی فضیلت و اہمیت والا ہے کہ اکرم الاولین و الآخرين سید البشر حضرت محمد رسول اللہ ﷺ کا منصب بھی یہی تھا، جیسا کہ قرآن کریم میں ہے:

﴿يَا مَرْءُهُم بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا هُم عَنِ الْمُنْكَرِ﴾ (الأعراف/٧)

”یہ نبی لوگوں کو نیکی کا حکم دیتے اور برائی سے روکتے ہیں۔“

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے ایک اور مقام پر اہل ایمان کا یہی وصف بیان فرمایا ہے:

﴿وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ أُولَئِاءَ بَعْضٌ يَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَيَنْهَا هُنَّ عَنِ الْمُنْكَرِ وَيُقْسِمُونَ الصَّلَاةَ وَيَقُولُونَ الْزَكُوَةَ وَيُطِيعُونَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ أُولَئِكَ سَيِّدُهُمُ اللَّهُ إِنَّ اللَّهَ عَزِيزٌ حَكِيمٌ﴾ (٧١)

(التوبۃ/۹)

”اور مومن مرد اور مومن عورتیں دونوں ایک دوسرے کے ساتھی ہیں یہ ایچھے کام کرنے کا حکم دیتے اور برے کاموں سے روکتے ہیں۔ نماز پڑھتے، زکوٰۃ دیتے اور اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کی اطاعت کرتے ہیں۔ یہی لوگ ہیں جن پر اللہ تعالیٰ رحم فرمائے گا۔ بے شک اللہ تعالیٰ غالب حکمت والا ہے۔“

یہ عمل اس قدر اہمیت کا حامل ہے کہ مسلمان حکومت اور حکمران کے بنیادی فرائض اور ذمہ داریوں میں بھی اسے ذکر کیا گیا ہے۔ چنانچہ ارشاد ہے:

﴿الَّذِينَ إِنْ مَكَنَّهُمْ فِي الْأَرْضِ أَقَامُوا الصَّلَاةَ وَإَتَوْا الْزَكُوَةَ وَأَمْرُوا بِالْمَعْرُوفِ وَنَهَا عَنِ الْمُنْكَرِ وَلِلَّهِ عَنِّيَّةُ الْأُمُورِ﴾ (الحج/٢٢)

”ان لوگوں کو اگر ہم نہیں میں دسترس دیں تو یہ نماز کی پابندی کریں، زکوٰۃ ادا کریں، امر بالمعروف اور نهى عن المکر کا فریضہ انجام دیں اور سب امور کا انجام اللہ تعالیٰ کے اختیار میں ہے۔“

ہر مسلمان بنیادی طور پر مبلغ ہے۔ اس کے پاس علم تھوڑا ہو یا زیادہ، وہ اسے دوسروں تک پہنچانے اور دوسروں کی طرف منتقل کرنے پر مامور ہے۔ آنحضرت ﷺ کا ارشاد ہے:

«بَلَّغُوا عَنِي وَلَوْ آتَيْهُ» (صحیح البخاری، الانبیاء، باب ما ذکر عن بنی اسرائیل،

ح: ٣٤٦١)

”مجھ سے من کر آگے دوسروں تک پہنچا دو خواہ وہ ایک ہی آیت (حکم) ہو۔“

حجۃ الوداع کے موقع پر جب آپ نے صحابہ کرام کے جم غیر کو خطاب کیا تو فرمایا:

**الْيَلْعُونُ الشَّاهِدُ لِغَائِبٍ** (صحیح البخاری، العلم، باب قول النبي ﷺ رب مبلغ اوعی من سامع، ح: ۶۷ و صحیح مسلم، القسامۃ، باب تغليظ تحريم الدماء، ح: ۱۶۷۹)

”تم میں سے) جو لوگ یہاں موجود ہیں وہ یہ احکام ان لوگوں تک پہنچا دیں جو یہاں موجود نہیں۔“

اس سے معلوم ہوا کہ تبلیغ دین، امر بالمعروف اور نهى عن المنکر صرف علماء، خطباء اور واعظین ہی کی ذمہ داری نہیں بلکہ ہر مسلمان کو اپنی ہمت، علم اور استطاعت کے مطابق یہ فریضہ سرانجام دیتے رہنا چاہیئے، کوئی شخص عمل کرے یا نہ کرے، قبول کرے یا نہ کرے، بیان کرنے والے کا فرض ادا ہو جاتا ہے۔

اس حدیث میں نبی اکرم ﷺ نے فرمایا ہے کہ جو شخص برا کام ہوتا دیکھے تو اسے ہاتھ سے تبدیل کرے اگر یہ ممکن نہ ہو تو زبان سے روکے، اس کی مذمت کرے، برا بھلا کے تاکہ وہ شخص اس برائی سے باز آجائے۔ اور اگر یہ بھی ممکن نہ ہو تو کم از کم اس گناہ کو دل سے برا تصور کرے اور اسے نفرت و حقارت کی نگاہ سے دیکھے اور دل میں عمد رکھے کہ جب بھی قدرت ہوئی اسے زبان اور ہاتھ سے روکنے کی کوشش کرے گا۔ یہ تیسرا صورت ضعیف ترین ایمان کی علامت ہے۔ اور پہلی دونوں صورتیں اعلیٰ و افضل ہیں۔

بعض لوگ خود برائی نہیں کرتے کسی کو گناہ کرتے دیکھیں تو روکتے بھی نہیں کہ اس سے ہمیں کیا ہوتا ہے؟ ہم اسکے سامنے برے کیوں بنیں؟ وہ اس خوش فہمی میں ہوتے ہیں کہ ہم تو گناہ نہیں کر رہے حالانکہ وہ امر بالمعروف اور نهى عن المنکر کے تارک ہو کر گناہ کا ذمہ رہے ہوتے ہیں۔ اگر وہ ان لوگوں کو گناہ سے روکیں تو خود بھی نجات پا جائیں گے وہ دوسروں کو بھی تباہی سے بچالیں گے۔ ورنہ وہ سب تباہ و بریاد ہو جائیں گے۔ نبی ﷺ نے یہ بات ایک واضح مثال دے کر بیان فرمائی ہے۔ حضرت نعمان بن بشیر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے آنحضرت ﷺ نے فرمایا:

”اللہ تعالیٰ کی حدود کے بارے میں مداہنت کرنے والے اور ان میں واقع ہو جانے والے کی مثال ان لوگوں کی مانند ہے جو ایک کشتی میں سوار ہوں ان میں سے بعض اور والے حصے میں سوار ہوں اور بعض نیچے والے حصے میں۔ نیچے والے پانی وغیرہ لینے کے لئے اوپر والوں کے پاس جائیں تو وہ ان کے آنے پر تنگی محسوس کریں اور ناگواری کا اظہار کریں تو نیچے والے ان کے پاس جانے کی بجائے پانی لینے کے لیے کشتی کی تھہ میں سوراخ کر لیں تاکہ سمندر سے پانی حاصل کر سکیں اور اوپر والے کمیں یہ سوراخ کیوں کرتے ہو وہ کہیں کہ تمہیں ہماری وجہ سے تکلیف ہوتی ہے اور ہمیں پانی کی بہرحال ضرورت ہے اب اگر اوپر والے ان کا ہاتھ روک لیں اور سوراخ نہ کرنے دیں تو سب نیچے جائیں گے اور اگر انہیں نہ روکیں تو سب کے سب تباہ ہو جائیں گے۔ (صحیح البخاری، الشرکۃ، ح: ۲۳۹۳)

جو لوگ امر بالمعروف اور نهى عن المنکر کا فریضہ ادا نہیں کرتے ان پر اللہ تعالیٰ عذاب نازل ہوتا ہے اور ان کی کوئی دعا قبول نہیں ہوتی۔ حضرت حذیفہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے نبی ﷺ نے فرمایا:

”اللہ تعالیٰ کی قسم! تم امر بالمعروف اور نهى عن المنکر کرتے رہو ورنہ تم پر اللہ کا عذاب نازل ہو گا پھر تم اسے پکارو گے اور تمہاری دعائیں قبول نہ ہوں گی۔“ (جامع الترمذی، الفتن باب ما جاء في الامر بالمعروف والنهي عن المنكر، ح: ۲۱۹)

جو لوگ قدرت کے باوجود لوگوں کو برائی سے نہیں روکتے ان پر دنیا ہی میں عذاب نازل ہو جاتا ہے۔ حضرت جریر بن عبد اللہ رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں میں نے رسول اکرم ﷺ کو فرمائے ہوئے سن: ”جب کوئی قوم معاصی کی مرتكب ہوتی ہے اور لوگ قدرت کے باوجود انہیں گناہ سے نہیں روکتے تو دنیا میں ان پر عذاب الہی مسلط کر دیا جاتا ہے۔“ (سنن ابی داود الملاحم، باب الامرو والنهی، ح: ۳۳۴)

اسی طرح گناہ کو دیکھ کر اسے برا نہ سمجھنے والا اللہ تعالیٰ کے ہاں اس گناہ میں شریک سمجھا جاتا ہے۔ حضرت عُرس بن عمیمہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

”جب زمین پر گناہ کئے جائیں اور جو شخص وہاں موجود ہو، وہ دل میں اس گناہ کو برداشت کرے گا۔“

سمجھے تو وہ ایسے ہے گویا وہاں موجود ہی نہیں اور اس کے بر عکس کوئی شخص وہاں موجود نہیں اور اس گناہ کو برا بھی نہ سمجھے تو وہ ایسے ہے گویا اس گناہ میں شریک ہے۔ (سنن ابی

داود، الملاحم، باب الامر والنهی ح: ۳۳۲۵)

لوگوں کو نیکی کا حکم دینا اور برائی سے روکنا لیکن خود عمل نہ کرنا بھی بہت برا گناہ ہے۔ یہود کا طریقہ تھا کہ وہ دوسروں کو نیکی کا حکم دیتے اور خود عمل نہ کرتے تھے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے اس طرز عمل کی مذمت کرتے ہوئے فرمایا:

﴿ أَتَأْمُرُونَ النَّاسَ بِالْإِيمَانِ وَتَنْسَوْنَ أَنفُسَكُمْ وَأَنْتُمْ نَتْلُونَ الْكِتَابَ أَفَلَا تَعْقِلُونَ ﴾ (آل عمران: ۲۴)

”کیا تم لوگوں کو نیکی کا حکم دیتے ہو اور اپنے آپ کو بھلا دیتے ہو (یعنی خود عمل نہیں کرتے) حالانکہ تم اللہ تعالیٰ کی کتاب پڑھتے ہو۔ کیا سوچتے نہیں۔“

حضرت اسامہ بن زید رضی اللہ عنہ سے مروی ہے آنحضرت ﷺ نے فرمایا: ”ایک شخص کو قیامت کے دن لا کر جہنم میں ڈال دیا جائے گا، جہنم میں اس کی آنٹیں باہر نکل آئیں گی اور وہ یوں چکر لگائے گا جیسے گدھا چکی کے گرد گھومتا ہے۔ جنہی اس کے گرد جمع ہو جائیں گے اور کہیں گے جناب! یہ کیا؟ آپ تو ہمیں نیکی کا حکم کرتے اور برائیوں سے روکا کرتے تھے۔ آپ کا یہ انجام کیوں؟ تو وہ کہے گا: میں تمہیں نیکی کا حکم دیا کرتا تھا لیکن خود عمل نہیں کرتا تھا۔ اور میں تمہیں برائی سے روکا کرتا تھا لیکن خود باز نہ آتا تھا۔“ (صحیح البخاری بدء

الخلق، ح: ۳۲۶۷)

### ۳۵۔ اسلامی معاشرت کے اصول

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ  
 «لَا تَحَاسِدُوا، وَلَا تَنَاجِشُوا، وَلَا تَبَاغِضُوا، وَلَا  
 تَذَارِكُوا، وَلَا يَبْعَثُ عَبْضُكُمْ عَلَى بَعْضٍ بَعْضًا، وَكُونُوا  
 عِبَادَ اللَّهِ إِخْوَانًا، الْمُسْلِمُ أَخُو الْمُسْلِمِ لَا يَظْلِمُهُ، وَلَا

يَخْذُلُهُ، وَلَا يَحْقِرُهُ، التَّقْوَىٰ هُنَّا» وَيُشَيرُ إِلَى صَدْرِهِ ثَلَاثَ مَرَّاتٍ «بِحَسْبِ امْرِيٍّ مِّنَ الشَّرِّ أَنْ يَحْقِرَ أَخَاهُ الْمُسْلِمَ، كُلُّ الْمُسْلِمِ عَلَى الْمُسْلِمِ حَرَامٌ، دَمُهُ وَمَالُهُ وَعِرْضُهُ» (رواه مسلم)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”ایک دوسرے پر حسد نہ کرو۔ کوئی چیز خریدنے کا ارادہ نہ ہو اور کوئی دوسرا شخص خرید رہا ہو تو خواہ مخواہ بولی میں حصہ لے کر قیمت نہ بڑھاؤ کہ وہ چیز اسے منگی ملے۔ آپس میں بغض نہ رکھو۔ ایک دوسرے سے منہ نہ موڑو۔ کسی کی بیع پر کوئی شخص بیع نہ کرے۔ اللہ تعالیٰ کے بندوں! بھائی بھائی بن کر رہو۔ مسلمان مسلمان کا بھائی ہے وہ اس (مسلمان بھائی) پر ظلم کرتا ہے نہ اس کی مدد ترک کرتا ہے اور نہ اسے حقیر سمجھتا ہے۔ آپ نے سینے کی طرف اشارہ کر کے تین بار فرمایا: تقویٰ یہاں ہے۔ انسان کے لیے اتنا گناہ ہی کافی ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کو حقیر سمجھے۔ ہر مسلمان پر دوسرے مسلمان کا خون، مال اور عزت حرام ہے۔“

تخریج: صحيح مسلم، البر والصلة والأدب، باب تحريم ظلم المسلمين وخذله...، ح: ۲۵۶۴.

شرح الالفاظ: [لَا تَحَاسِدُوا] ایک دوسرے پر حسد نہ کرو۔ دوسرے سے زوال نعمت کی تمنا کرنا حسد کہلاتا ہے۔ اس کی حرمت پر اجماع ہے۔ [وَلَا تَنَاجِشُوا] تم قیمت میں اضافہ نہ کرو۔ بازار میں کسی چیز کی فروخت کا اعلان ہو رہا ہو۔ خود خریدنے کا ارادہ نہ ہو اور خواہ مخواہ قیمت بڑھا دینا تاکہ دوسرے کو یہ چیز منگی ملے اسے ”نجش“ کہتے ہیں اور یہ حرام ہے۔ [وَلَا تَبَاغِضُوا] آپس میں بغض نہ رکھو اور بغض کے اسباب اختیار نہ کرو۔ [وَلَا تَدَأْبُوا] ایک دوسرے کو پشت نہ کرو ایک دوسرے سے منہ نہ موڑو۔ [وَلَا يَخْذُلُهُ]

مسلمان، مسلمان کی جائز نصرت و مدد ترک نہیں کرتا بلکہ خصوص ضرورت و احتیاج کے موقع پر۔ [وَلَا يَحْقِرُهُ] اسے حقیر نہیں جانتا۔ [بِحَسْبٍ] کافی ہے۔

**تشریح:** اس حدیث میں نبی کریم ﷺ نے انسانی معاشرہ میں پائی جانے والی چند خامیوں، کوتاہیوں اور براہیوں کا ذکر فرمایا ہے۔ بہت سے لوگ ان باتوں کو معمولی سمجھتے ہیں اور نظر انداز کر جاتے ہیں اور کوئی اہمیت نہیں دیتے حالانکہ ان خرابیوں کی وجہ سے معاشرہ اخلاقی انحطاط کا شکار ہو جاتا ہے۔ اصلاح معاشرہ کے لیے ان کوتاہیوں کو زائل کرنا ازحد ضروری ہے۔ تاکہ باہمی الفت و محبت پیدا ہو اور بعد و کدورت دور ہو۔

(۱) **حد** اس حدیث میں آنحضرت ﷺ نے سب سے پہلے حسد سے منع فرمایا ہے کہ ایک دوسرے سے حسد نہ کرو۔ حاسد کی دلی خواہش یہ ہوتی ہے کہ دوسرے آدمی کو جو فضیلت میرے ہے وہ اس سے چھپن جائے اور مجھے مل جائے۔ حاسد بلاوجہ حسد کی آگ میں جلتا رہتا ہے اور اسے کچھ حاصل نہیں ہوتا۔

نبی کریم ﷺ نے حسد اور بعض کی مذمت بیان کرتے ہوئے اسے سابقہ امتوں کی بیماری بیان فرمایا۔ زبیر بن عوام رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«دَبَ إِلَيْكُمْ دَاءُ الْأُمَمِ قَبْلَكُمْ: الْحَسَدُ وَالْبَغْضَاءُ هِيَ الْحَالِقَةُ لَا أَقُولُ تَخْلُقُ الشَّعْرَ وَلِكُنْ تَخْلُقُ الدِّينَ» (جامع الترمذی، صفة القيامة، باب

فی فضل صلاح ذات البین، ح: ۲۵۱۰ وارواه الغلیل: ۲۳۸/۳)

”تمہارے اندر پہلی امتوں والی بیماری حسد اور بعض سرایت کر گئی ہے۔ آپس میں بعض رکھنا مونڈنے والی بیماری ہے۔ بالوں کو مونڈنے والی نہیں بلکہ دین کو مونڈنے والی یعنی ختم کر دینے والی ہے۔“

نیز آپ نے فرمایا: کسی مسلمان کو روشنیں کہ کسی دوسرے مسلمان پر حسد کرے۔ البتہ صرف دو آدمیوں پر حسد کرنے کی اجازت ہے۔ ایک جسے اللہ تعالیٰ نے مال دیا اور وہ اللہ تعالیٰ کی راہ میں اسے دن رات خرچ کرتا ہو اور دوسرا وہ جسے اللہ تعالیٰ نے علم عطا کیا ہو اور وہ دن رات اسے لوگوں تک پہنچاتا اور سناتا ہو۔“ (صحیح البخاری، العلم، باب الفهم

(فی العلم، ح: ۷۳)

اس حدیث میں حد بمعنی رشک ہے۔ رشک میں کسی سے کسی نعمت کے زوال کی خواہ نہیں ہوتی۔ بلکہ اپنے لیے اس نعمت کے حصول کی خواہ ہوتی ہے۔ جو شخص اپنا دل صاف رکھے اور کسی سے حد نہ کرے آنحضرت ﷺ نے اسے افضل الناس (سب سے افضل) قرار دیا ہے۔ عبد اللہ بن عمرو رضی اللہ عنہ سے روایت ہے:

«قِيلَ لِرَسُولِ اللَّهِ ﷺ: أَيُّ النَّاسُ أَفْضَلُ؟ قَالَ: كُلُّ مَخْمُومٍ الْقَلْبُ صَدُوقٌ اللِّسَانُ، قَالُوا: صَدُوقُ اللِّسَانِ نَعْرُفُهُ، فَمَا مَخْمُومُ الْقَلْبِ؟ قَالَ: هُوَ السَّقِيءُ التَّقِيءُ لَا إِثْمَ فِيهِ وَلَا بَغْيَ وَلَا غِلَّ وَلَا حَسَدًا» (سنن ابن ماجہ، الزهد، باب الورع والتقوی، ح: ۴۲۱۶ و انظر الصحیحة للألبانی، ح: ۹۴۸)

رسول اللہ ﷺ سے پوچھا گیا: ”سب سے افضل کون ہے؟ آپ نے فرمایا: ”ہر وہ شخص جو مخوم القلب اور صدوق اللسان ہو۔“ صحابہ کرام نے کہا ہم صدوق اللسان کا مفہوم تو جانتے ہیں مخوم القلب کون ہوتا ہے؟

آپ نے فرمایا: ”وہ شخص جس کا دل خوب صاف ہو، اس میں گناہ بالکل نہ ہو، نہ سرکشی کامادہ ہو، نہ خیانت ہو اور نہ حد۔“

(۲) تَجَسُّش | یہ لفظ ”تجسس“ سے مشتق ہے اس کا معنی شکار کو بھگانا، کسی چیز کو فروخت کرنے کے لیے بڑھ چڑھ کر اس کی تعریف کی جائے یا کسی چیز کی نیلامی کے وقت خود اسے خریدنے کا ارادہ نہ ہو اور خواہ مخواہ اس کی قیمت بڑھانے کے لیے زیادہ بولی لگانا تاکہ دوسرے کو وہ چیز مہنگی ملے یہ تجسس کہلاتا ہے۔ چونکہ اس طرح حقیقی خریدار کو دھوکا اور نقصان دیا جاتا ہے اس سے منع فرمادیا گیا۔ ابن عمر رضی اللہ عنہ سے مروی ہے:

«أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ نَهَىٰ عَنِ التَّجَسُّشِ» (صحیح البخاری، البیوع، باب التجسش، ح: ۲۱۴۲ و صحیح مسلم، البیوع، باب تحريم بيع الرجل على بيع أخيه...، ح: ۱۵۱۶)

”رسول اللہ ﷺ نے نجش سے منع فرمایا ہے۔“

لیکن اگر کوئی شخص واقعہ اس چیز کو خریدنے کا ارادہ رکھتا ہو تو اس کے لیے قیمت بڑھانا ور بولی دینا درست ہے۔ بعض تاجر ہر جائز ناجائز طریقے سے دولت کمانے کے حریص ہوتے ہیں۔ کسی چیز کو خریدنے کا ارادہ نہ بھی ہو تو یونہی بولی دے کر چیز کی قیمت بڑھادیتے ہیں اور فروخت کنندہ سے اس کے عوض کچھ رقم لے لیتے ہیں۔ آپ نے اس حدیث میں وردو سری احادیث میں اس عمل سے منع فرمادیا۔

(۳) بعض انسانی معاشرے میں پائی جانی والی ایک برائی کا نام بعض ہے۔ بعض دراصل دل کی اس کیفیت کا نام ہے جو انسان عداوت کی بناء پر دوسرے کے خلاف اپنے دل میں رکھتا ہے۔ با اوقات حسد اور بعض متراوف استعمال ہوئے ہیں تاہم دونوں کے درمیان لطیف سافق ہے۔

حد کا مقناد رشک ہے اور بعض کا مقناد محبت، حدیث میں بعض کیلئے ”الشحناء“ کا فاظ بھی آیا ہے۔ بعض ایسی بیماری ہے کہ اس کی وجہ سے انسان کے اعمال اللہ تعالیٰ کے خضور کوئی قیمت نہیں پاتے اور نہ ایسے آدمی کی بخشش ہوتی ہے۔

بوہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”**تُفْتَحُ أَبْوَابُ الْجَنَّةِ يَوْمَ الْأَثْنَيْنِ وَيَوْمَ الْخَمِيسِ فَيُغْفَرُ لِكُلِّ عَبْدٍ لَا يُشْرِكُ بِاللَّهِ شَيْئًا، إِلَّا رَجُلًا كَانَتْ بَيْنَهُ وَبَيْنَ أَخِيهِ شَحْنَاءٌ فَيَقَالُ: أَنْظِرُوهُمَا هَذِينِ حَتَّى يَصْطَلِحَا، أَنْظِرُوهُمَا هَذِينِ حَتَّى يَصْطَلِحَا أَنْظِرُوهُمَا هَذِينِ حَتَّى يَصْطَلِحَا**“ (صحیح مسلم، البر والصلة والأدب، باب النهي عن الشحناء، ح: ۲۵۶۵)

”ہر سو ماوراء جمعرات کو جنت کے دروازے کھولے جاتے ہیں۔ مشرک کے علاوہ ہر ایک کی بخشش کر دی جاتی ہے۔ سوائے ان دو آدمیوں کے جن کے درمیان کوئی بعض ہو۔ اللہ تعالیٰ کی طرف سے کما جاتا ہے جب تک یہ دونوں صلح نہیں کر لیتے ان کا معاملہ رہنے دو۔ اور یہ تین مرتبہ کما جاتا ہے۔“

چونکہ بعض انتہائی نرموم خصلت ہے اس لیے اس سے منع فرمایا گیا البتہ احادیث میں یہ اصول بیان کیا گیا ہے کہ اگر بعض وعداوت اللہ تعالیٰ کی خاطر ہو تو اس میں کوئی حرج نہیں۔

(۲) تدارب یہ لفظ ”دیر“ سے مشتق ہے اس کا معنی ہے ایک دوسرے سے منہ موڑنا اعراض کرنا اور قطع تعلق کرنا۔ آنحضرت ﷺ نے اس حدیث میں چوتھی معاشرتی برائی ”تدارب“ سے منع فرمایا۔ اگر کسی سے ناراضی ہو جائے تو اس سے تین دن سے زیادہ ناراضی رہنا اور قطع کلامی کرنا جائز نہیں۔

ابو ایوب النصاری رضی اللہ عنہ سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَا يَحِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوَقَ ثَلَاثَةِ لَيَالٍ يَلْتَقِيَانِ فَيُغَرِّضُ هَذَا وَيُغَرِّضُ هَذَا وَخَيْرُهُمَا الَّذِي يَبْدُأُ بِالسَّلَامِ» (صحیح البخاری، الأدب، باب الهجرة، ح: ۶۰۷۷ وصحیح مسلم، البر والصلة، باب تحريم الهجر

فوق ثلاثة أيام ... ، ح: ۲۵۶۰ وانظر إرواء الغليل: ۹۲/۷)

”کسی مسلمان کے لیے روانیں کہ وہ اپنے بھائی سے تین دن سے زیادہ قطع کلامی کرے۔ وہ دونوں میں تو ایک دوسرے سے منہ پھیر لیں ان میں سے بہتر وہ ہے جو سلام کرنے میں پہل کرے۔“

اگر کسی نے کسی مسلمان بھائی سے قطع تعلق و قطع کلامی کی اور وہ اسی حال میں مر گیا تو جنم میں جائے گا۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَا يَحِلُّ لِمُسْلِمٍ أَنْ يَهْجُرَ أَخَاهُ فَوَقَ ثَلَاثَةِ فَمَنْ هَجَرَ فَوَقَ ثَلَاثَةَ فَمَاتَ دَخَلَ النَّارَ» (سنن أبي داود، الأدب، باب في هجرة الرجل أخاه، ح: ۴۹۱۴ وانظر الإرواء: ۹۳/۷)

”کسی مسلمان کو روانیں ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی سے تین دن سے زیادہ قطع کلامی رکھے، جس نے تین دن سے زیادہ قطع کلامی رکھی اور وہ اسی حال میں مر گیا تو جنم میں جائے گا۔“

ایک سال تک کسی سے قطع تعلقی رکھنا اس کے قتل کرنے کے مترادف ہے۔ ابو خراش

السلیٰ بن عثیمین سے روایت ہے انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنًا:

«مَنْ هَجَرَ أَخَاهُ سَنَةً فَهُوَ كَسْفُكِ دَمِهِ» (سنن أبي داود، الأدب، باب

فیمن یہجر أخاه المسلم، ح: ۴۹۱۵ وانظر الصحیحة للألبانی: ۹۲۵)

”جو شخص اپنے بھائی کے ساتھ ایک سال تک قطع کلامی رکھے تو یہ عمل اس کا خون  
بھانے کی مانند ہے۔“

(۵) کسی کی بیع پر بیع کرنا آنحضرت ﷺ نے اس حدیث میں ایک اور معاشرتی برائی سے منع فرمایا کہ جب دو شخص خرید و فروخت کر رہے ہوں تو کوئی ان کی بیع پر بیع نہ کرے۔ مثلاً خریدار کسی سے کوئی چیز ایک سورپے کی خرید رہا ہے تو یہ ان کا معاملہ ثُمَّ ہونے سے قبل یا بعد میں کہے کہ میں تمیں یہی چیز اس سے کم قیمت پر دیتا ہوں۔ یا فروخت کنندہ کو کہے کہ تم یہ ایک سورپے میں بیع رہے ہو، تم اسے نہ دو میں اس سے زیادہ میں خریدتا ہوں یہ دونوں طریقے ناجائز اور غلط ہیں۔ ابن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا:

«لَا يَبِعُ الرَّجُلُ عَلَى بَيْعٍ أَخِيهِ وَلَا يَخْطُبُ عَلَى خِطْبَةِ أَخِيهِ إِلَّا

أَنْ يَأْذِنَ لَهُ» (صحیح مسلم، البيوع، باب تحريم الخطبة على خطبة أخيه...)

ح: ۱۴۱۲)

”تم میں سے کوئی اپنے (مسلمان) بھائی کی بیع پر بیع کرے نہ اپنے (مسلمان) بھائی کی

شادی کے پیغام پر شادی کا پیغام بھیجے الایہ کہ (دوسرے شخص) اسے اجازت دے دے۔“

ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«لَا يَسْمِ المُسْلِمُ عَلَى سَوْمِ الْمُسْلِمِ» (صحیح مسلم، البيوع، باب تحريم

بیع الرجل على بیع أخيه، ح: ۱۵۱۵)

کوئی مسلمان اپنے مسلمان بھائی کے سودے پر سودا نہ کرے۔

(۶) اخوت اس حدیث میں نبی اکرم ﷺ نے چھٹی نصیحت یہ فرمائی کہ اللہ تعالیٰ کے

بندو! تم آپس میں بھائی بھائی بن کر رہو۔ کیونکہ قرآنی فیصلہ کے مطابق

تمام اہل ایمان آپس میں بھائی بھائی ہیں۔ فرمایا:

﴿إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ لِيَخْوَفُوا﴾ (الحجرات ۴۹)

”تمام اہل ایمان بھائی بھائی ہیں۔“

لہذا جس طرح ایک بھائی دوسرے بھائی کا خیر خواہ ہوتا ہے اسی طرح ہر مسلمان کو دوسرے مسلمان کا خیر خواہ ہونا چاہیئے۔ اور جس طرح بھائیوں کی آپس میں محبت ہوتی ہے تمام اہل ایمان کو آپس میں ایک دوسرے سے اسی محبت و خلوص کا اظہار کرنا چاہیئے۔

ان ہدایات کے بعد رسول اللہ ﷺ نے اسلامی معاشرت کے چند اسرار و رموز کی طرف توجہ دلائی اور فرمایا مسلمان، مسلمان کا بھائی ہے لہذا ہر مسلمان کے دوسرے مسلمان پر کچھ حقوق ہیں۔ کوئی مسلمان اپنے مسلمان بھائی پر ظلم کرتا ہے نہ یوقت ضرورت اس کا ساتھ چھوڑتا ہے اور کوئی مسلمان اپنے مسلمان بھائی سے دروغ گوئی سے کام لیتا ہے نہ اسے نفرت و تقارت کی نظر سے دیکھتا ہے۔

اس کے بعد آپ نے تین بار سینے کی طرف اشارہ کر کے فرمایا: اصل بات تقویٰ ہے اور تقویٰ یعنی اللہ تعالیٰ کا خوف یہاں (دل میں) ہوتا ہے۔ اگر دل میں خوفِ الہی ہو تو تمام معاملات سنور جاتے ہیں۔ ورنہ انسان اخلاق قبیحہ کا مرتكب ہوتا رہتا ہے۔

پھر آپ نے تنبیہ فرمائی کہ مسلمان کو حقیر نہیں سمجھنا چاہیئے اور نہ ہی اسے نفرت سے دیکھنا چاہیئے۔ انسان کے برا ہونے کے لیے یہی بات کافی ہے کہ وہ اپنے مسلمان بھائی کو حقیر سمجھے۔ آخر میں آپ نے فرمایا کہ ایک مسلمان کی جان، مال، عزت و آبرو دوسرے مسلمان پر حرام ہے۔ لہذا کوئی مسلمان دوسرے مسلمان کی جان کو نقصان پہنچائے نہ اس کے مال پر دست درازی کرے اور نہ ہی دوسرے کی بے عزتی کرے۔

### ۳۶۔ حسن معاشرت، تیسیر، ستر عیوب، طلب علم اور عمل کی فضیلت

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ، عَنْ النَّبِيِّ ﷺ قَالَ: «مَنْ نَفَسَ عَنْ مُؤْمِنٍ كُرْبَةً مَنْ كُرْبَ الدُّنْيَا نَفَسَ اللَّهُ

عَنْهُ كُرْبَةً مَنْ كُرْبَ يَوْمَ الْقِيَامَةِ، وَمَنْ يَسَّرَ عَلَى مُغْسِرٍ، يَسَّرَ اللَّهُ عَلَيْهِ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَمَنْ سَتَرَ مُسْلِمًا سَتَرَهُ اللَّهُ فِي الدُّنْيَا وَالآخِرَةِ، وَاللَّهُ فِي عَوْنَ الْعَبْدِ مَا كَانَ الْعَبْدُ فِي عَوْنَ أَخِيهِ، وَمَنْ سَلَكَ طَرِيقًا يَلْتَمِسُ فِيهِ عِلْمًا سَهَّلَ اللَّهُ لَهُ بِهِ طَرِيقًا إِلَى الْجَنَّةِ، وَمَا اجْتَمَعَ قَوْمٌ فِي بَيْتٍ مِنْ بَيْوَتِ اللَّهِ، يَتْلُونَ كِتَابَ اللَّهِ، وَيَتَدَارِسُونَهُ بَيْتَهُمْ، إِلَّا نَزَّلَتْ عَلَيْهِمُ السَّكِينَةُ، وَغَشِّيَّهُمُ الرَّحْمَةُ، وَحَفَّتْهُمُ الْمَلَائِكَةُ، وَذَكَرَهُمُ اللَّهُ فِيمَنْ عِنْدُهُ، وَمَنْ بَطَأَ بِهِ عَمَلُهُ لَمْ يُسْرِعْ بِهِ نَسْبَةً» (رواہ مسلم بهذا اللفظ)

سیدنا ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے نبی اکرم ﷺ نے فرمایا: ”جو شخص کسی مومن کی دنیا میں تکلیف رفع کرے گا اللہ تعالیٰ قیامت کے روز اس کی تکلیفوں میں سے تکلیف رفع فرمائے گا۔ جو شخص کسی شنگست پر آسانی کرے اللہ تعالیٰ اس کے لیے دنیا و آخرت میں آسانی فرمائے گا۔ جو شخص کسی مسلمان کی عیب پوشی کرے اللہ تعالیٰ دنیا و آخرت میں اس کی عیب پوشی فرمائے گا۔ اللہ تعالیٰ بندے کی مدد کرتا رہتا ہے جب تک بندہ اپنے بھائی کی مدد کرتا رہتا ہے۔

جو شخص طلب علم کی خاطر کوئی راہ چلے اس کے عوض اللہ تعالیٰ اس کے لیے جنت کا راستہ آسان فرمائے گا۔ جب کچھ لوگ اللہ تعالیٰ کے کسی گھر میں کتاب اللہ کی تلاوت اور تعلیم کے لیے جمع ہوتے ہیں تو ان پر سکینت نازل ہوتی ہے، اللہ تعالیٰ کی رحمت انہیں ڈھانپ لیتی ہے اور اللہ تعالیٰ کے فرشتے انہیں گھیر لیتے ہیں اور اللہ تعالیٰ ان لوگوں کا ذکر اپنے ہاں موجود

مخلوق میں کرتا ہے اور جسے خود اس کا عمل ہی پچھے چھوڑ دے اس کا نسب اسے آگے نہیں لاسکتا۔"

**تخریج:** صحیح مسلم، الذکر والدعا والتوبۃ والاستغفار، باب فضل الاجتماع علی تلاوة القرآن، وعلی الذکر، ح: ۲۶۹۹.

**شرح الالفاظ :** [نَفْسٌ] ہٹائے، دور کرے۔ [كُزْبَةً] ایسی تکلیف جس سے دل غمگین اور پریشان ہو۔ [يَسْرٌ عَلَى مُعْسِرٍ] تغلقت پر آسانی کرے، اسے ہبہ کر کے یا اسے فراخی تک کی صلت دے کر۔ [سَتَرٌ مُسْلِمًا] یعنی مسلمان کی کسی غلطی یا عیب کا علم ہو جائے تو کسی کونہ پتائے [يُنْتَمِشُ] طلب کرتا ہے۔ [عِلْمًا] شرعی علم یا عام مسلمانوں کے لیے مفید علم۔ [يَنْدَارٌ سُوْنَةً] ایک شخص پڑھے اور دوسرا نے تو اسے "دارست" کہتے ہیں۔ [السَّكِينَةُ] وقار، اطمینان اور سکون۔ [وَغَشِيشُهُمُ الرَّحْمَةُ] اللہ تعالیٰ کی رحمت انہیں ہر طرف سے گھیر لیتی ہے۔ [حَقْنَهُمُ الْمُلْكَةُ] رحمت کے فرشتے ان کا احاطہ کر لیتے ہیں۔

**تشریح:** اس حدیث میں نبی اکرم ﷺ نے متعدد مسائل ذکر فرمائے ہیں۔

**خدمتِ خلق** اس میں سب سے پہلے خدمتِ خلق کی فضیلت بیان کی گئی ہے کہ جو شخص دنیا میں کسی مومن کی کوئی تکلیف یا پریشانی رفع کرے، اللہ تعالیٰ قیامت کے روز اس کی تکالیف اور پریشانیوں کو رفع فرمائے گا۔ اس لیے عام انسانوں بالخصوص مسلمانوں کی خدمت کرتے رہنا چاہیئے۔ اللہ تعالیٰ کی مخلوق حتیٰ کہ جانوروں پر شفقت و رحمت کرنے کا بھی بڑا اجر و ثواب ہے۔

**تغلقت پر آسانی کرنا** آپ نے اس حدیث میں دوسرا مسئلہ یہ بیان فرمایا کہ جو شخص دنیا میں کسی تغلقت پر آسانی کرے اللہ تعالیٰ اس کے لیے دنیا و آخرت میں آسانی فرمائے گا۔ جو شخص دوسروں سے خوش اسلوبی کے ساتھ معاملات رکھے۔ آنحضرت ﷺ نے اس کے حق میں رحم کی دعا کرتے ہوئے فرمایا:

«رَحِمَ اللَّهُ رَجُلًا سَمِحًا إِذَا بَاعَ وَإِذَا اشْتَرَى وَإِذَا افْتَضَى» (صحیح

البخاری، البيوع، باب السهولة والسماعة في الشراء والبيع، ح: ۲۰۷۶)

”اللہ تعالیٰ اس آدمی پر رحم کرے جو خرید و فروخت کرتے وقت خوش اسلوبی اختیار کرے اور مطالبہ کرتے وقت بھی خوش اسلوبی سے مطالبہ کرے۔“

حضرت حذیفہؓ سے روایت ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”اللہ تعالیٰ کے فرشتے تم سے پہلی امتوں کے ایک آدمی کی روح کو ملے، انہوں نے اس سے کہا: کیا تو نے دنیا میں کوئی اچھا کام کیا ہے؟ اس نے کہا: نہیں، فرشتوں نے کہا: یاد کر، تو اس نے کہا: میں لوگوں کو قرض دیا کرتا تھا اور اپنے کارندوں کو کما کرتا تھا کہ جو شخص تنگدست ہو اس سے رعایت کیا کریں اور جو دے سکتا ہو اس سے خوش اسلوبی سے مطالبہ کریں۔ تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا: یہ میرے بندوں کو رعایت دیا کرتا تھا میں اس سے رعایت کرنے کا زیادہ حقدار ہوں لਈ ا تم بھی اس کے ساتھ رعایت کرو۔ (صحیح البخاری البيوع، باب من أنظر مویساً: ۲۰۷۷)

صحیح مسلم، البيوع، باب فضل انتظار المعاشر، ح: ۱۵۶۰)

بُوہریہؓ سے روایت ہے۔ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”مَنْ أَنْظَرَ مُعْسِرًا أَوْ وَضَعَ لَهُ أَظْلَلَهُ اللَّهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ تَحْتَ ظِلَّ عَرْشِهِ يَوْمَ لَا ظِلَّ إِلَّا ظِلْلُهُ“ (جامع الترمذی، البيوع، باب ما جاء في إنتظار المعسر والرفق به، ح: ۱۳۰۶)

”جو کوئی تنگدست کو رعایت و مہلت دے یا اسے معاف کر دے تو اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اسے عرش کا سایہ نصیب فرمائے گا جس دن اس کے سائز کے علاوہ کسی اور چیز کا سایہ نہیں ہو گا۔“

قرآن مجید میں مسلمانوں کو تلقین کی گئی ہے:

﴿ وَإِنْ كَانَ ذُو عُسْرَةٍ فَنَظِرْهُ إِلَى مَيْسَرَةٍ وَأَنْ تَصَدِّقُوا خَيْرُكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ ﴾ (آل عمرہ: ۲۸۰)

”اگر تنگدست ہے تو اسے آسانی اور سولت تک مہلت دو اور اگر صدقہ کر دو تو تمہارے حق میں بہتر ہے اگر تمیں علم ہے۔“

ابو ققادہؓ نے کسی سے قرض واپس لینا تھا، انہوں نے مقروض کو تلاش کیا تو وہ چھپ

گیا۔ بالآخر جب ملا تو کرنے لگا میں تکدست ہوں۔ ابو قاتاہ بن شریر نے کہا کیا واقعی؟ اس نے کہا ہاں، اللہ کی قسم! تو ابو قاتاہ بن شریر نے کہا: میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے ساختہ: «مَنْ سَرَّهُ أَنْ يَتَبَيَّنَ إِلَيْهِ اللَّهُ مِنْ كُرَبَ يَوْمِ الْقِيَامَةِ فَلَيُبَيَّنَ عَنْ مُغْسِرٍ أَوْ يَضُعَ عَنْهُ» (صحیح مسلم، المساقاة، باب فضل إنتظار المعسر...، ح: ۱۵۶۳)

”جسے یہ پسند ہو کہ قیامت کے دن اللہ تعالیٰ اس کی تکالیف رفع کر دے اسے چاہئے کہ وہ کسی تکدست کو رعایت دے یا معاف کر دے۔“

**عیب پوشی** ایک مسلمان کو اگر کسی مسلمان کے کسی عیب کا پتہ چل جائے تو اس کی تشریکرنے کی بجائے اس پر پردہ ڈالنا اور اسے چھپانا چاہئے۔ یہ بھی مسلمان کے ساتھ خیر خواہی اور بھلائی ہے۔ ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے نبی اکرم ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ سَرَّ عَوْرَةَ أَخِيهِ الْمُسْلِمِ سَرَّ اللَّهُ عَوْرَتَهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ وَمَنْ كَشَفَ عَوْرَةَ أَخِيهِ الْمُسْلِمِ كَشَفَ اللَّهُ عَوْرَتَهُ حَتَّى يَفْضَحَهُ بِهَا فِي بَيْتِهِ» (سنن ابن ماجہ، الحدود، باب الستر علی المؤمن، ح: ۲۵۴۶، صحیح بال Shawahed)

”جو شخص اپنے مسلمان بھائی کے عیب چھپائے گا تو اللہ تعالیٰ قیامت کے دن اس کے عیب چھپائے گا اور جو اپنے مسلمان بھائی کے عیب ظاہر کرے گا تو اللہ تعالیٰ اس کے عیب ظاہر کرے گا یہاں تک کہ اسے گھر ہی میں رسو اکر دے گا۔“

**بھائی کی مدد** آخر ضریت ﷺ نے اس کے بعد فرمایا کہ ایک مسلمان کو دوسرا مسلمان کی مدد کرنی چاہئے جب تک وہ اپنے مسلمان بھائی کی مدد کرتا رہتا ہے تو اللہ تعالیٰ اس بندے کی مدد کرتا رہتا ہے۔ حضرت انس بن مالک سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”أَنْصُرْ أَخَاكَ ظَالِمًا أَوْ مَظْلُومًا فَقَالَ رَجُلٌ: يَارَسُولَ اللَّهِ! أَنْصُرُهُ“

إِذَا كَانَ مَظْلُومًا فَكَيْفَ أَنْصُرُهُ ظَالِمًا؟ قَالَ: تَمَنَّعُهُ مِنَ الظُّلْمِ فَذَلِكَ تَصْرِيكٌ إِيَّاهُ» (صحيح البخاري، الإكراء، باب يمين الرجل لصاحبه ... ،

ح: ٦٩٥٢)

”تم اپنے بھائی کی مدد کرو، وہ ظالم ہو یا مظلوم، ایک شخص نے کہا: یا رسول اللہ! وہ مظلوم ہو تو اس کی مدد کروں یہ تو ٹھیک ہے، وہ ظالم ہو تو کیسے مدد کروں؟ آپ نے فرمایا: تم اسے ظلم سے باز رکھو تمہاری طرف سے یہی اس کی مدد ہے۔“

فضیلت طلب علم | اس حدیث میں آنحضرت ﷺ نے حصول علم کی فضیلت بھی بیان فرمائی ہے۔ اسلام سے قبل عرب معاشرہ پر جمالت کی تاریکی چھائی ہوئی تھی۔ وہ لوگ تعلیم و تعلم سے یکسر بیگانہ تھے۔ آنقب اسلام طوع ہوا تو اس کی اولین شعاؤں نے بے علمی کی ظلمت کا سینہ چھید ڈالا۔ آنحضرت ﷺ پر سب سے پہلی وحی کے الفاظ یہ تھے۔

﴿أَقْرَأَ يَاسِرَ رَبِّكَ الَّذِي خَلَقَ ﴾ (القلم ١) (١/٩٦)

”پڑھ اپنے رب کے نام سے جس نے پیدا کیا۔“

طوع اسلام کے وقت مکہ میں کل سترہ آدمی لکھنا پڑھنا جانتے تھے، لیکن اسلام کی بدولت تعلیم کا رواج اس قدر تیزی سے ہوا کہ تھوڑے ہی عرصہ میں صحرا نشین بدو، علم کے کارروانوں کی رہبری کرتے نظر آئے۔ یہ علم ہی کی اہمیت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے موسیٰ ﷺ کو تحصیل علم کی خاطر حضرت خضر کے پاس جانے کا حکم دیا تھا۔

صحابہ کرام ﷺ ایک ایک حدیث کی تلاش میں میمینوں کا سفر طے کیا کرتے تھے۔ کثیر بن قیس کا بیان ہے کہ میں دمشق کی مسجد میں حضرت ابو درداء رضی اللہ عنہ کی خدمت میں بیٹھا تھا کہ یک شخص آیا، اس نے کہا: اے ابو درداء! میں مدینۃ الرسول سے آپ کی خدمت میں عاضر ہوا ہوں مجھے پتہ چلا ہے کہ آپ، رسول اللہ ﷺ سے ایک حدیث روایت کرتے ہیں، آپ مجھے وہ حدیث بیان فرمادیں۔ اس کے علاوہ یہاں آنے کا میرا کوئی مقصد نہیں۔

تو حضرت ابو درداء رضی اللہ عنہ نے فرمایا: میں نے رسول اللہ ﷺ سے نا، آپ فرماتے تھے،

”جو شخص طلب علم کی خاطر سفر طے کرے، اس کے بد لے میں اللہ تعالیٰ اسے جنت کے راستے پر چلائے گا اور فرشتے طالب علم کے احترام میں اپنے پروں کو جھکا دیتے ہیں۔ عالم کے لئے زمین و آسمان کی تمام مخلوق یہاں تک کہ پانی میں رہنے والی مچھلیاں بھی مغفرت کی دعا کرتی ہیں۔ ایک عالم کو عابد پر اسی طرح فضیلت حاصل ہے جیسے چودھویں رات کے چاند کو باقی ستاروں پر۔ بے شک علماء ہی انبیاء کے وارث ہیں، وہ درہم و دینار چھوڑ کر نہیں جاتے بلکہ علم چھوڑ کر جاتے ہیں۔ جس نے یہ حاصل کر لیا اسے عظیم حصہ مل گیا۔“ (سنن ابی داؤد، العلم، باب فی فضل العلم، ح: ۳۶۳)

**آنحضرت ﷺ نے اجتماعی طور پر تلاوت قرآن کی فضیلت**

اجتماعی طور پر تلاوت قرآن بیان کرتے ہوئے فرمایا: ”کچھ لوگ اللہ تعالیٰ کے گھر میں کتاب اللہ کی تلاوت اور تعلیم کے لیے جمع ہوں تو ان پر سکینت نازل ہوتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کی رحمت انہیں ڈھانپ لیتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کے فرشتے آکر انہیں گھیر لیتے ہیں۔ اور ان لوگوں پر فخر کرتے ہوئے اللہ تعالیٰ ان لوگوں کا ذکر اپنے ہاں موجود فرشتوں میں کرتا ہے۔“ قرآنِ کریم کی تلاوت باعث خیر و برکت اور اجر و ثواب ہے۔ آنحضرت ﷺ کے ارشاد مطابق قرآنِ کریم کے ایک ایک حرف کے بد لے میں دس نیکیاں ملتی ہیں۔

اگرچہ انفرادی طور پر گھر میں بینہ کر بھی قرآن حکیم پڑھنے کا ثواب ہے لیکن مسجد میں اجتماعی طور پر یہ عمل سرانجام دینے کی صورت میں ثواب اور زیادہ ہے۔ مساجد میں قرآن خوانی کے حلقے قائم کرنے کے کئی فائدے ہیں جو لوگ تلاوت قرآن میں غفلت کرتے ہیں انہیں احساس ہو گا اور اس طرح وہ بھی تلاوت کرنے لگ جائیں گے اسی طرح جو لوگ قرآنِ کریم کا علم نہیں رکھتے یا ان کے پاس علم تھوڑا ہے وہ علماء سے پڑھ سکیں گے۔ اس طرح قرآن کا علم بڑھے گا اور اس کی اشاعت زیادہ ہو گی۔ رسول اکرم ﷺ نے فرمایا:

«خَيْرُكُمْ مَنْ تَعْلَمَ الْقُرْآنَ وَعَلِمَهُ» (صحیح البخاری، فضائل القرآن، باب خیرکم من تعلم القرآن وعلمه، ح: ۵۰۲۷)

”تم میں سے سب سے بہتر وہ ہے جو خود قرآن پڑھے اور دوسروں کو پڑھائے۔“

صرف اعمال ہی ذریعہ نجات ہیں | نبی کریم ﷺ نے اس حدیث میں آخری بات یہ بیان فرمائی ہے کہ جو شخص اعمالِ صالحہ انجام دینے میں غفلت سے کام لے گا اس کا حسب و نسب اس کے کام نہ آسکے گا۔ اسلام میں نجات کا انحصار، رنگ و نسل یا حسب و نسب پر نہیں بلکہ ایمان و اعمال صالحہ پر ہے۔ کسی نبی، ولی یا بزرگ کی اولاد یا دیگر رشتہ دار محض اس رشتہ داری کے سبب نہیں بخشنے جائیں گے۔

قرآن کریم میں حضرت نوح ﷺ کے بنیٹے کے متعلق ہے کہ وہ نافرمان، عاصی اور غیر مسلم تھا تو نبی کی رشتہ داری اس کے کام نہ آسکی جب کافروں پر پانی کا عذاب آیا تو نوح ﷺ کا بیٹا بھی اس میں گرفتار ہوا۔ جب نوح ﷺ نے اسے غرق ہوتا ہوا دیکھا تو دل پتچ گیا اور اس کے بچاؤ کے لیے اللہ تعالیٰ سے دعا کی، تو اللہ تعالیٰ نے فرمایا: ”یہ بد عمل ہے، اس کا آپ سے کوئی تعلق نہیں۔“

اسی طرح ابراہیم ﷺ کے والد کے متعلق بھی صراحت آئی ہے کہ اس نے ایمان قبول نہ کیا تھا اس لیے وہ جنم رسید ہو گا۔ نوح اور لوط ﷺ کی بیویاں بھی ایمان نہیں لائی تھیں اس لیے وہ بھی جنم میں جائیں گی۔ اللہ تعالیٰ کے ہاں عزت و نجات کا دار و مدار صرف اعمال صالحہ پر ہے۔ قرآن کریم میں ہے:

﴿إِنَّ أَكْثَرَ مَكَّمْ عِنْدَ اللَّهِ أَفْتَدُكُمْ﴾ (الحجرات ۴۹/۱۳)

”بے شک اللہ تعالیٰ کے نزویک سب سے زیادہ معزز وہ ہے جو زیادہ متقی ہو۔“

نبی کریم ﷺ نے ایک دفعہ اپنے خاندان والوں کو خطاب فرمایا تو آپ نے نام لے لے کر کہا، اے خاندان قریش! اے بن عبد المطلب! اے عباس رسول اللہ کے بچا! اے صفیہ رسول اللہ کی پھوپھی! اے فاطمہ بنت محمد! تم اپنے آپ کو اللہ تعالیٰ کے عذاب سے بچالو۔ میں اللہ تعالیٰ کے ہاں تمارے کسی کام نہ آسکوں گا۔ (صحیح البخاری، الوضاہی، باب هل یدخل النساء والولد فی الاقارب، ح: ۲۷۵۳ و صحیح مسلم، الایمان، باب فی قوله تعالیٰ.....، ح: ۲۰۶)

یعنی سب انسان آدم کی اولاد ہیں، ان میں فرقی مراتب صرف تقویٰ کی بنیاد پر ہے۔

قیامت کے دن بھی ایمان، اعمال اور عقائد کے لحاظ سے لوگوں کی گروہ بنی ہو گی۔ حسب و نسب کے اعتبار سے نہیں کیونکہ اسلام میں عظمت و فضیلت کا معیار تقوی اور پرہیزگاری ہے۔ کنبہ، قبیلہ، خاندان، رنگ، نسل، امارت و غربت وغیرہ کی اللہ تعالیٰ کے ہاں کوئی اہمیت نہیں۔ اس لیے آپ نے اس بات کی طرف توجہ دلاتے ہوئے اس حدیث میں فرمایا کہ جسے خود اس کا عمل ہی پیچھے چھوڑ دے، اس کا حسب و نسب اسے آگے نہیں لا سکتا۔ ہاں! اگر اولاد ایمان اور اعمال صالحہ سے متصف ہو گی تو پھر اولاد کی نیکی والدین کے لئے رفع درجات کا باعث ہو گی جیسا کہ سورہ طور میں اس کی صراحت موجود ہے۔

### ۳۔ اللہ تعالیٰ کا فضل اور اس کی وسعت رحمت

عَنْ أَبْنِ عَبَّاسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، عَنْ رَسُولِ اللَّهِ ﷺ  
 فِيمَا يَرْوِي عَنْ رَبِّهِ عَزَّ وَجَلَّ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ كَتَبَ  
 الْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّئَاتِ، ثُمَّ بَيْنَ ذَلِكَ فَمَنْ هَمَ بِحَسَنَةٍ  
 فَلَمْ يَعْمَلْهَا كَتَبَهَا اللَّهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، فَإِنْ هَمَ بِهَا  
 فَعَمِلَهَا كَتَبَهَا اللَّهُ عِنْدَهُ عَشْرَ حَسَنَاتٍ إِلَى سَبْعِ مِائَةٍ  
 ضِعْفٍ إِلَى أَصْعَافٍ كَثِيرَةٍ، وَإِنْ هَمَ بِسَيِّئَةٍ فَلَمْ  
 يَعْمَلْهَا كَتَبَهَا اللَّهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً كَامِلَةً، وَإِنْ هَمَ بِهَا  
 فَعَمِلَهَا، كَتَبَهَا اللَّهُ سَيِّئَةً وَاحِدَةً» رواه البخاري،  
 ومسلم في صحيحهما بهذه الحروف فانظر يا أخي -  
 وَقَنَا اللَّهُ وَإِيَّاكَ - إِلَى عَظِيمِ لُطْفِ اللَّهِ تَعَالَى، وَتَأَمَّلْ  
 هَذِهِ الْأَلْفَاظَ وَقَوْلُهُ: (عِنْدَهُ) إِشَارَةٌ إِلَى الْاعْتِنَاءِ بِهَا  
 وَقَوْلُهُ (كَامِلَةً) لِلتَّأْكِيدِ وَشِدَّةِ الْاعْتِنَاءِ بِهَا وَقَالَ فِي  
 السَّيِّئَةِ الَّتِي هَمَ بِهَا ثُمَّ تَرَكَهَا: (كَتَبَهَا اللَّهُ عِنْدَهُ حَسَنَةً

کاملہ) فَأَكَدَهَا بِكَامِلَةٍ (وَإِنْ عَمِلَهَا كَتَبَهَا سَيِّئَةً وَاحِدَةً)  
 فَأَكَدَ تَقْلِيلَهَا بـ «وَاحِدَةً» وَلَمْ يُؤَكِّدْهَا بـ «كَامِلَةً» فَلِلَّهِ  
 الْحَمْدُ وَالْمِنَّةُ سُبْحَانَهُ لَا نُحْصِي شَاءَ عَلَيْهِ وَبِاللَّهِ  
 التَّوْفِيقُ

سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ کا بارک و تعالیٰ سے روایت کرتے ہیں (یعنی یہ حدیث قدسی ہے) فرمایا: ”اللہ تعالیٰ نے نیکیاں اور برائیاں لکھ دی ہیں پھر اس کی وضاحت یوں فرمائی کہ: جو شخص نیکی کا ارادہ کرے، ابھی اس نے عمل نہ کیا ہو، اللہ تعالیٰ اسے اپنے ہاں مکمل نیکی درج فرمایتا ہے، اور اگر نیکی کا ارادہ کر کے اس پر عمل بھی کر لے تو اللہ تعالیٰ اس ایک نیکی کو اپنے ہاں دس گناہ سے لے کر سات سو گناہ بلکہ اس سے بھی کئی گنازیادہ لکھ لیتا ہے۔“

اور اگر انسان صرف برائی کا ارادہ کرے اور اس پر عمل نہ کرے تو بھی اللہ تعالیٰ اسے اپنے ہاں مکمل نیکی لکھ لیتا ہے اور برائی کا ارادہ کر کے عمل کر لے تو اللہ تعالیٰ اپنے ہاں اسے صرف ایک ہی گناہ لکھتا ہے۔“

اللہ تعالیٰ ہمیں اور آپ کو نیکی کی توفیق دے (آمین) ذرا اللہ تعالیٰ کی رحمت دیکھو اور ان الفاظ پر غور کرو۔

”عندہ“ اپنے ہاں اس لفظ میں انسانی اعمال کی اہمیت کی طرف اشارہ ہے۔

”کاملہ“ یہ لفظ تاکید اور اہمیت کی شدت کے لیے ہے۔ اور پھر انسان جس گناہ کا ارادہ کر کے ترک کر دے اور عمل نہ کرے اللہ اسے بھی مکمل نیکی درج کر لیتا ہے یہاں [کاملہ] کا لفظ تاکید اور شدت کے لیے آیا ہے۔ اور اگر انسان گناہ کا ارادہ کتاب کر بیٹھے تو اسے اللہ تعالیٰ صرف ایک گناہ لکھتا ہے اس کی قلت کو ظاہر کرنے کے لیے یہاں اسے صرف ایک گناہ کہا گیا

ہے اس کے ساتھ (نیکی کی طرح) تاکیدی لفظ ”کاملہ“ نہیں آیا ہمداحسن  
اسی اللہ کا حق ہے وہ پاک ہے، ہم کما حقہ اس کی شانہیں کر سکتے۔

**تخریج:** صحيح البخاری، الرفاق، باب من هم بحسنة أو بسيئة، ح ٦٤٩١ و صحيح مسلم، الإيمان، باب تجاوز الله عن حديث النفس، ح ١٣١.

**شرح الالفاظ:** [بِيَرْوَيْهِ عَنْ رَبِّهِ] یعنی یہ حدیث قدسی ہے، حدیث قدسی اس حدیث کو کہتے ہیں جسے رسول اللہ ﷺ اپنی طرف نہیں بلکہ اللہ تعالیٰ کی طرف نسبت کر کے بیان کریں۔ [كَتَبَ اللَّهُ الْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّئَاتِ] اللہ تعالیٰ نے نگران فرشتوں کو ان کے لکھنے کا حکم دے رکھا ہے۔ یہ بھی ہو سکتا ہے کہ اس سے یہ مراد ہو کہ اللہ تعالیٰ نے انہیں لوح محفوظ میں لکھ رکھا ہے۔ [هُمْ] ارادہ اور قصد کرے [بِحَسَنَةٍ] نیکی کا، فرض ہو یا نفل۔ [ضَعْفٍ] گنا، زیادہ۔ [بِسَيِّئَةٍ] گنا، نافرمانی صیغہ ہو یا کبیرہ۔

**تشریح:** اس حدیث قدسی میں نبی ﷺ نے بیان فرمایا ہے کہ جو شخص نیکی کا ارادہ کرے مگر عملًا اس کی تکمیل سے قاصر رہے تو محض ارادے ہی کی وجہ سے اس کے نامہ اعمال میں ایک نیکی لکھ دی جاتی ہے اور جب کوئی شخص نیکی کا ارادہ کر کے عملًا اسے انجام دے لیتا ہے تو اس کے نامہ اعمال میں دس گنا سے سات سو گنا تک بلکہ اس سے بھی زیادہ نیکیاں لکھ دی جاتی ہیں۔ اسی طرح اگر کوئی شخص گناہ کا ارادہ کرے اور عملًا انجام نہ دے تو یہ بھی اس کے نامہ اعمال میں پوری نیکی درج کی جاتی ہے اور اگر برائی کا ارادہ کرنے کے بعد عملًا برائی کر لیتا ہے تو اس کے نامہ اعمال میں صرف ایک برائی یا گناہ لکھا جاتا ہے۔

اس سے اللہ تعالیٰ کی رحمت اور اس کے فضل کی وسعت کا پتہ چلتا ہے۔ کہ نیکی تو صرف ارادہ کرنے ہی سے لکھی جاتی ہے اور برائی جب تک عملًا سرزد نہ ہو، لکھی نہیں جاتی بلکہ اگر برائی کا ارادہ کر کے اسے شعوری طور پر ترک کرے اور چھوڑ دے تو یہ بھی نیکی لکھی جاتی ہے۔ اسی طرح ایک نیکی کا ثواب کم از کم دس گنا ہے پھر یہ اجر و ثواب بڑھتا چلا جاتا ہے یہاں تک کہ سات سو گنا تک پہنچ جاتا ہے بلکہ اس کے بعد بھی اس میں برکت

و اضافہ کا سلسلہ جاری رہتا ہے۔ عامل میں جس قدر اخلاص زیادہ ہوتا ہے اور نیکی کا محل جس قدر موزوں تر ہوتا ہے اس کے ثواب میں اسی لحاظ سے اضافہ ہوتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے یہ بات قرآن مجید میں بہت سے مقالات پر اور آنحضرت ﷺ نے بھی متعدد احادیث میں بڑی تفصیل سے بیان فرمائی ہے۔ قرآن مجید میں ہے:

﴿مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشْرُ أَمْثَالِهَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلَا يُجْزَى إِلَّا مِثْلَهَا وَهُمْ لَا يُظْلَمُونَ﴾ (الأنعام / ۱۶۰) (۱۱)

”جو شخص نیکی کر کے (اللہ تعالیٰ کے ہاں) آئے گا اسے دس نیکیوں کا اجر ملے گا اور جو شخص برائی کا مرتكب ہوا سے صرف اس ایک کی سزا ملے گی اور ان لوگوں پر ظلم نہ ہو گا۔“

﴿وَالَّذِينَ كَسَبُوا الْسَّيِّئَاتِ جَزَاءً سَيِّئَاتِ يِمِثْلُهَا﴾ (يونس / ۱۰) (۲۷)

”اور جنوں نے برے کام کئے تو برائی کا بدلہ اسی کے برابر ہو گا۔“

﴿مَنْ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ خَيْرٌ مِّنْهَا وَمَنْ جَاءَ بِالسَّيِّئَةِ فَلَا يُجْزَى الَّذِينَ عَمِلُوا السَّيِّئَاتِ إِلَّا مَا كَانُوا يَصْنَعُونَ﴾ (القصص / ۲۸) (۸۴)

”اور جو شخص نیکی کر کے آئے گا اسے اس سے بہتر اجر ملے گا اور جو برائی کا مرتكب ہوا تو برے کام کرنے والوں کو صرف ان کے اعمال ہی کا بدلہ ملے گا۔“

ابوسعید خدري رضی اللہ عنہ سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”إِذَا أَسْلَمَ الْعَبْدُ فَحَسِّنَ إِسْلَامُهُ كَتَبَ اللَّهُ لَهُ كُلُّ حَسَنَةٍ كَانَ أَزْلَفَهَا وَمَحِيتَ عَنْهُ كُلُّ سَيِّئَةٍ كَانَ أَزْلَفَهَا ثُمَّ كَانَ بَعْدَ ذَلِكَ الْقِسْطَاصُ، الْحَسَنَةُ بِعَشْرِ أَمْثَالِهَا إِلَى سَبْعِ مِائَةٍ ضِعْفٍ، وَالسَّيِّئَةُ بِمِثْلِهَا إِلَّا أَنْ يَتَجَاوَزَ اللَّهُ عَزَّ وَجَلَّ عَنْهَا“ (سنن النسائي، الإيمان، باب حسن إسلام المرأة، ح: ۵۰۰۱)

”جب کوئی آدمی مسلمان ہوتا ہے تو اس کی اسلام سے پہلے کی ہوئی تمام نیکیاں اس کے حق میں ثابت رہتی ہیں اور جس قدر گناہ اس سے سرزد ہوئے ہوں وہ تمام معاف

کر دیئے جاتے ہیں، اس کے بعد والی زندگی کا حساب ہوتا ہے۔ ہر نیکی کی جزا کم از کم دس گناہوتی ہے اور اس میں سات سو گناہ تک اضافہ بھی ہو جاتا ہے۔ البتہ برائی کی سزا اتنی ہی ملتی ہے جتنی برائی ہو۔ وہ بھی اللہ تعالیٰ کو منظور ہو تو معاف کر دے۔“

ان تمام آیات و احادیث سے اللہ تعالیٰ کی رحمت کا اندازہ لگایا جا سکتا ہے۔ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں پر از حد محیران ہے۔ انسان اگر برائی کا ارادہ کر کے اسے ترک کر دے تو بھی وہ اجر و ثواب کا مستحق ہو جاتا ہے۔

حضرت ابو ہریرہ رض سے ایک حدیث قدسی مروی ہے، کہ اللہ تعالیٰ نے فرشتوں سے فرمایا: ”جب میرا کوئی بندہ برائی کا ارادہ کرتا ہے تو جب تک وہ عمل نہ کرے اس وقت تک اس کو برائی نہ لکھو یہاں تک کہ اس کا ارتکاب کر لے اور اگر برائی کر لے تو ایک ہی برائی لکھو۔ جب کوئی انسان نیکی کا قصد کر لے اور اسے عملی طور پر نہیں کرتا تو اس کے لیے ایک نیکی لکھ دو۔ (صحیح مسلم، الایمان، ح: ۱۲۸)

نیز رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”فرشته پوچھتے ہیں، یارب! فلاں بندہ برائی کا ارادہ رکھتا ہے۔ حالانکہ وہ اس کے بارے میں بہتر جانتا ہے کہ وہ اس کا ارتکاب کرے گایا نہیں؟ تو اللہ تعالیٰ فرماتا ہے، اسے دیکھتے رہو اور اس پر نظر رکھو وہ یہ برائی کرے تو یہی گناہ اس کے نامہ، اعمال میں لکھ دینا۔ اور اگر اسے ترک کر دے اور عمل نہ کرے تو یہی ارادہ گناہ نیکی لکھ دینا۔ کیونکہ وہ میرے خوف کی بنا پر اسے ترک کرے گا۔ (صحیح مسلم، الایمان، باب اذاهم العبد بحسنة..... ح: ۱۲۹)

نیز رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”جب کوئی شخص اپنی اسلامی زندگی کو بہتر بنائے تو اسے زندگی بھر ہر نیکی کا ثواب دس گناہ سے سات سو گناہ تک ملتا ہے اور ہر گناہ صرف ایک گناہ لکھا جاتا ہے۔“ (صحیح مسلم، الایمان، باب اذاهم العبد بحسنة ..... ح: ۱۲۹)

ابو ہریرہ رض سے روایت ہے، رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

إِنَّ اللَّهَ تَجَاوِزَ لِأَمْتَيِّ مَا حَدَّثَتْ بِهِ أَنفُسُهَا مَا لَمْ يَتَكَلَّمُوا أَوْ يَعْمَلُوا بِهِ (صحیح مسلم، الایمان، باب تجاوز اللہ عن حدیث النفس...، ح: ۱۲۹)

”بے شک اللہ تعالیٰ نے میری امت کے (برے) خیالات و ارادے معاف کر دئے ہیں جب تک کہ ان پر عمل کے لیے کلام یا عملی اقدام نہ کرے۔“

یہی چیز قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ نے یوں بیان فرمائی:

﴿نَّيْتَ عِبَادَى أَنِّي أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ ﴾ (الحجر ۱۵/۴۹)

”میرے بندوں کو بتا دیجئے کہ میں بڑا ہی بخشنے والا اور حم کرنے والا ہوں۔“

اللہ تعالیٰ اس قدر مربیان ہے کہ جب انسان نیکی کرے تو محض نیکی کرنے سے بھی گناہ معاف ہو جاتے ہیں، چنانچہ ارشاد ہے:

﴿إِنَّ الْحَسَنَاتِ يُذْهِبُنَّ السَّيِّئَاتِ﴾ (ہود ۱۱/۱۱۴)

”بے شک نیکیاں گناہوں کو مٹا دیتی ہیں۔“

جیسا کہ وضو کرتے وقت ہر ہر عضو ہونے کے ساتھ ہی اس کے گناہ معاف ہوتے اور دھلتے چلے جاتے ہیں۔ حضرت عمرو بن عبسمؓ فرماتے ہیں میں نے پوچھا، یا رسول اللہ! وضو کا کیا طریقہ ہے؟ تو آپ نے فرمایا: ”جب تم وضو کرو تو اچھی طرح ہاتھ دھو تو تمہارے ہاتھوں کے گناہ انگلیوں اور ناخنوں کے نیچے تک کے نکل جائیں گے۔ اور جب تم کلی کرو، پاک میں پانی ڈالو، چھرہ اور کہنیوں تک بازو دھوو، سر کا مسح اور ٹخنوں تک پاؤں دھو کر فارغ ہو تو تم اپنے تمام گناہوں سے پاک ہو جاؤ گے اور جب اس کے بعد اللہ تعالیٰ کے حضور بجدہ کرو تو گناہوں سے یوں پاک ہو جاؤ گے جیسا کہ آج ہی پیدا ہوئے ہو۔“ وضو کی فضیلت اور یہ حدیث سن کر ابو امامہ نے عمرو بن عبسمؓ سے کما ذرا سوچ کر دھیان سے بتائیں کہ کیا اس قدر ثواب محض اس ایک محفل میں حاصل ہو جاتا ہے؟ تو عمرو بن عبسمؓ نے فرمایا: ”اللہ کی قسم! میں بوڑھا ہو چکا ہوں،“ میری موت کا وقت قریب ہے، میں کوئی تنگدست بھی نہیں کہ اللہ تعالیٰ کے رسول پر بحوث باندھوں (اور لوگوں سے مفاد اٹھاؤں) اللہ کی قسم! میں نے یہ حدیث رسول اکرم ﷺ سے سنی اور میرے دل نے اسے خوب یاد رکھا۔“ (سنن النسائي، الطهارة، باب ثواب من توضا كاما أمر، ح ۲۷: ۱۳)

## ۳۸۔ فرانض اور نوافل اللہ تعالیٰ کے قرب اور محبت کا ذریعہ ہیں

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ  
 إِنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَالَ: مَنْ عَادَ لِي وَلِيًّا فَقَدْ آذَنْتُهُ  
 بِالْحَرْبِ، وَمَا تَقَرَّبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا  
 افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ، وَمَا يَزَالُ عَبْدِي يَتَقَرَّبُ إِلَيَّ بِالنَّوَافِلِ  
 حَتَّى أُحِبَّهُ، فَإِذَا أُحِبَّتِهُ كُنْتُ سَمْعَهُ الَّذِي يَسْمَعُ بِهِ،  
 وَبَصَرَهُ الَّذِي يُبَصِّرُ بِهِ، وَيَدَهُ الَّتِي يَبْطَشُ بَهَا، وَرَجْلُهُ  
 الَّتِي يَمْشِي بَهَا، وَإِنْ سَأَلْنِي لِأُعْطِيَهُ، وَلَئِنْ  
 اسْتَعَاذَنِي لِأُعِذِنَهُ» (رواہ البخاری)

سیدنا ابو ہریرہ رض سے روایت ہے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا: ”اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے: جو شخص میرے کسی ولی (دوست) سے عداوت رکھے میرا اس سے اعلان جنگ ہے۔ میرا بندہ میرے فرض کردہ امور کے سوا کسی اور چیز کے ذریعے میرے زیادہ قریب نہیں آسکتا۔ میرا بندہ نوافل (لفلی عبادات) کے ذریعے میرے قریب ہوتا رہتا ہے یہاں تک کہ میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں۔ اور جب میں اس سے محبت کرنے لگتا ہوں تو میں اس کا کان بن جاتا ہوں جس سے وہ سنتا ہے، اس کی آنکھ بن جاتا ہوں جس سے وہ دیکھتا ہے اور اس کا ہاتھ بن جاتا ہوں جس سے وہ پکڑتا ہے، اور اس کا پاؤں بن جاتا ہوں جس سے وہ چلتا ہے۔ وہ مجھ سے مانگے تو میں اسے ضرور دیتا ہوں۔ مجھ سے پناہ طلب کرے تو میں اسے پناہ ضرور دیتا ہوں۔

تخریج: صحيح البخاری، الرفق، باب التواضع، ح: ۶۵۰۲۔

شرح الالفاظ : [عَادَى] یہ ”معادۃ“ سے مشتق ہے۔ [عُدُوٰ، وَلِيٰ] کی ضد ہے۔ ایک روایت میں ”عادی“ کی بجائے ”اہان“ کے الفاظ ہیں۔ [وَلِيٰ] وَلِيٰ وہ مومن ہے جو اللہ تعالیٰ کے قریب ہو اور یہ قرب عبادت اللہ کے دوام سے حاصل ہوتا ہے جس کے نتیجے میں اللہ بھی حفاظت و مدد کے ذریعہ اس کی سرپرستی فرماتا ہے۔ [آذْنَةُ الْحَزْبِ] میں اس سے جنگ کا اعلان کرتا ہوں اور اسے خبردار کرتا ہوں کہ میں اس کا مخالف ہوں۔ [بِالْتَّوَافِلِ] فرائض کے علاوہ جملہ قسم کی عبادات۔ [حَتَّى أُحْبَهُ] یہاں تک کہ میں اس سے راضی ہو جاتا ہوں اس کی حفاظت کرتا اور اس سے محبت کرنے لگتا ہوں۔ [إِسْتَعَاذَنِي] مجھ سے پیناہ طلب کرے۔ [لَا عِنْدَنَّةٍ] اسے جن چیزوں سے خوف ہے۔ میں اسے ان سے ضرور پیاہیت ہوں۔

التشریح : محبت اولیا: پیش نظر حدیث بھی حدیث قدسی ہے۔ اس میں اللہ تعالیٰ نے اپنے اولیا کا تذکرہ فرمایا ہے اور ساتھ ہی ان کے ساتھ اپنی محبت کا انظمار بھی کیا ہے کہ جو شخص میرے کسی ولی سے عداوت رکھے یا اسے ستائے تو گویا اس نے میرے ساتھ عداوت کی اور مجھے ستیا۔ اولیا، ولی کی جمع ہے۔ اللہ تعالیٰ کے ولی اور دوست وہی ہیں جو شریعت کی مکمل پابندی کریں اور نوافل سے بھی غافل نہ ہوں۔ اللہ تعالیٰ کا فرمان ہے:

﴿الَّذِينَ إِمَانُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ﴾ (یونس / ۶۳)

”اللہ کے دوست وہ ہیں جو ایمان لانے کے بعد اس کی حدود کی پابندی کرتے ہیں۔“

آج کل لوگوں میں اولیا کا تصور اس قسم کا ہے کہ جن سے خرق عادت امور ظاہر ہوں اور جو خود اپنے ولی ہونے کا دعویٰ اور اعلان کریں، وہی ولی ہوتے ہیں۔ حالانکہ کرامات اور خرق عادت امور کا ظہور اولیا کے اپنے اختیار میں نہیں ہوتا بلکہ وہ بھی اللہ تعالیٰ کے حکم، مرضی اور مشیت سے ہوتا ہے۔ اور خود ولی کو بھی علم نہیں ہوتا کہ اس سے یہ امر ظاہر ہونے والا ہے۔ آج کل بعض بے عمل بلکہ بد عمل اور بد عقیدہ قسم کے لوگ پیر، مرشد اور ولی بنے ہوئے ہیں۔ ایسے لوگ قطعاً ولی نہیں ہو سکتے۔ ولی ہونے کے لیے شریعت کا عامل ہونا ضروری ہے۔ فرمایا:

﴿إِنَّ أَوْلِيَاؤُهُ إِلَّا الْمُنْفَعُونَ﴾ (الأنفال/٨) (٣٤)

”اللہ تعالیٰ کے ولی صرف متقی اور پرہیزگار لوگ ہیں۔“

﴿أَلَا إِنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ﴿١١﴾ الَّذِينَ  
مَأْمُنُوا وَكَانُوا يَتَّقُونَ ﴿١٢﴾ لَهُمُ الْبُشْرَى فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا وَفِي  
الْآخِرَةِ لَا نَبْدِيلَ لِكَلِمَاتِ اللَّهِ ذَلِكَ هُوَ الْفَوْزُ الْعَظِيمُ ﴿١٣﴾

(يونس/١٠) (٦٤-٦٢)

”آگاہ رہو! اللہ تعالیٰ کے اولیا پر خوف ہو گانہ وہ غمگین ہوں گے۔ اللہ تعالیٰ کے اولیا وہ ہیں جو ایمان لائے اور پرہیزگار رہے ان کے لیے دنیا کی زندگی میں بھی بشارت ہے اور آخرت میں بھی۔ اللہ تعالیٰ کی باتیں بدلتی نہیں۔ یہ تو بہت بڑی کامیابی ہے۔“

ہر دین دار، اللہ تعالیٰ کے مومن متقی بندوں سے الفت و محبت کرتا اور ان کی عداوت سے احتراز کرتا ہے۔ کیونکہ ان سے عداوت گویا اللہ تعالیٰ سے عداوت ہے اور ان سے محبت گویا کہ اللہ تعالیٰ سے محبت ہے۔ فرمان باری تعالیٰ ہے:

﴿إِنَّ الَّذِينَ مَأْمُنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجْعَلُ اللَّهُمَّ الْرَّحْمَنُ وَدًا ﴿١٤﴾﴾

(مریم/١٩)

”جو لوگ ایمان لائے اور نیک اعمال کئے، رحمٰن ان کے لیے دلوں میں محبت پیدا کرے گا۔“

فراپن کی اہمیت | (وَمَا تَقْرَبَ إِلَيَّ عَبْدِي بِشَيْءٍ أَحَبَّ إِلَيَّ مِمَّا افْتَرَضْتُهُ عَلَيْهِ) (صحیح البخاری، الرقاد، باب التواضع، ح: ٦٥٠٢)

اس میں اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ میرا تقرب اور محبت حاصل کرنے کا افضل تین ذریع فراپن ہیں کہ انہیں مکمل پابندی، تن دہی اور مستعدی سے ادا کیا جائے۔ فراپن کو نظر انداز کر کے اور کوئی چیز ایسی نہیں جس سے اس کا تقرب حاصل کیا جاسکے۔ فراپن میں سب سے اہم ارکان دین نماز، روزہ، حج اور زکوٰۃ ہیں۔

ارکان دین میں سب سے زیادہ اہمیت نماز کو ہے۔ یہ دین کا ستون ہے۔ اس کے بغیر دین کی عمارت قائم نہیں رہ سکتی کوئی شخص جو تارک نماز ہو وہ اللہ تعالیٰ کا ولی نہیں ہو سکتا۔ ارکان دین کی طرف سے غفلت و بے پرواٹی کرنے والا اگر ولی ہونے کا دعویٰ کرے تو وہ جھوٹا ہے۔ اس کی بات قابلِ اعتماد نہیں۔ بلکہ ایسا شخص مسلمان نہیں۔ کیونکہ آنحضرت ﷺ نے اسلام اور کفر کے درمیان حد فاصل "نماز" ہی کو قرار دیا ہے۔ (سنن ابی داؤد)

السنة، باب فی رد الارجاء، ح: ۳۶۷۸)

اور دوسری حدیث میں آپ ﷺ نے "ترک نماز" کو کفر قرار دیا ہے۔ (جامع

الترمذی، باب ماجاء فی ترك الصلاة، ح ۲۶۲۱ وغیره)

امیر مسلم بن عمر رضی اللہ عنہ نے فرمایا:

«وَلَا حَظَّ فِي الإِسْلَامِ لِمَنْ تَرَكَ الصَّلَاةَ» (الموطأ للإمام مالك، باب

الوضوء والطهارة، العمل فيمن غلبه الدم من جرح أو دعاف: ۴۵/۱)

"تارک نماز کا اسلام میں کوئی حصہ نہیں۔"

**نوافل کا درجہ** فرانچ کی اہمیت و فضیلت کے بعد نوافل کا ذکر فرمایا، کہ انسان نوافل کے ذریعے اللہ تعالیٰ کے اس قدر قریب ہو جاتا ہے کہ اللہ تعالیٰ اس سے محبت کرنے لگ جاتا ہے۔ کوئی شخص فرانچ کی بجا آوری کے بعد جس قدر نفی اعمال زیادہ بجا لائے اسے اتنا ہی اللہ تعالیٰ کا قرب، محبت اور دوستی حاصل ہو گی۔ جب یہ دوستی اور محبت درجہ کمال کو پہنچ جائے تو انسان "ولی، کامل" بن جاتا ہے۔ اور اس کا کوئی قدم شریعت کے خلاف نہیں اٹھتا۔ وہ شریعت کا اس قدر پابند ہو جاتا ہے کہ پھر وہ غیر شرعی باتوں پر کان دھرتا ہے نہ ان کی طرف دیکھتا ہے۔ وہ ادھر ہاتھ بڑھاتا ہے نہ ادھر چل کر جاتا ہے۔ اس کے کان، آنکھ، ہاتھ اور پاؤں غرضیکہ سارا جسم شریعت اور کتاب و سنت کے تابع ہو جاتا ہے جو اللہ تعالیٰ کا حکم ہو وہ اس کی تعییل کرتا ہے اور جس چیز سے اللہ تعالیٰ روکے، وہ اس سے رک جاتا ہے۔ جس میں یہ علامات و اوصاف موجود ہوں وہی اللہ تعالیٰ کا حقیقی ولی اور حقیقی دوست ہے۔

**نتیجہ** جب کوئی شخص اپنے اندر یہ اوصاف پیدا کر لے تو وہ رتبہ ولایت پر فائز ہو جاتا ہے اس کے بعد نتیجہ یہ نکلتا ہے کہ وہ اللہ تعالیٰ سے جو دعا کرے، اس کی دعا قبول ہوتی ہے اور وہ اللہ تعالیٰ کی پناہ طلب کرے تو اسے وہ بھی حاصل ہو جاتی ہے۔ یہ حدیث اولیا کے معیار کو پہچاننے کا اصلی معیار ہے۔

### ۳۹۔ خطاء نسیان اور جبراکراہ کی معانی

عَنْ أَبْنِ عَبَّاسٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ قَالَ: «إِنَّ اللَّهَ تَجَاوِزَ لِي عَنْ أُمَّتِي الْخَطَاةَ وَالْتَّسِيَّانَ وَمَا اسْتُكْرِهُوا عَلَيْهِ» (حدیث حسن، روایہ ابن ماجہ والبیهقی وغیرہما)

سیدنا ابن عباس رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”اللہ تعالیٰ نے میری خاطر میری امت سے (تین قسم کے کاموں اور گناہوں کو) معاف کر دیا ہے۔ خطاء نسیان اور وہ کام جن کے کرنے پر انسان مجبور کر دیا جائے۔“

**تخریج:** سنن ابن ماجہ، الطلاق، باب طلاق المکرہ والناسی، ح: ۲۰۴۵ والسنن الکبری للبیهقی ۳۵۶/۷ واللفظ له۔

**شرح الالفاظ:** [تجاور] معاف کر دیا ہے۔ [الخطأ] غلطی۔ غیر شعوری کوتاہی و قصور۔ [التسیان] بھول۔ [وما استکر هوا عليه] جن کاموں کے کرنے پر انہیں غلبہ اور قوت کے ساتھ مجبور کر دیا جائے۔

**تشریح:** اللہ تعالیٰ نے بندوں پر بڑی آسانیاں فرمائی ہیں اور ہر انسان کو اس کی ہمت و طاقت کے مطابق ہی شرعی احکام کا مکلف ٹھہرایا ہے، فرمایا:

﴿لَا يُكَلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسْعَهَا﴾ (آل عمران/۲۸۶)

آنحضرت ﷺ نے بھی فرمایا:

”الَّذِينُ يُسْرُ“ (صحیح البخاری، الإيمان، باب الدين یُسر، ح: ۳۹)

”دین انتہائی آسان ہے۔“

انسان بعض اوقات کچھ باتیں بھول جاتا ہے، بسا اوقات ایک جائز اور حلال کام کا ارادہ کرتا ہے لیکن اس سے غلطی ہو جاتی ہے اور ایسا کام اس سے سرزد ہو جاتا ہے جس کی شریعت کی طرف سے اسے اجازت نہ تھی یا بعض اوقات انسان ذاتی طور پر کوئی کام کرنا ہی نہیں چاہتا لیکن اسے اس کام کے کرنے کے لیے مجبور کر دیا جائے تو اللہ تعالیٰ نے اپنی بے پیال رحمت سے انسان کے ایسے تمام کام معاف فرمادیئے ہیں۔

چنانچہ آنحضرت ﷺ نے اس حدیث میں فرمایا کہ اللہ تعالیٰ نے میری خاطر میری امت سے تین قسم کے کاموں سے درگزر فرمایا ہے۔ ① خطأ ② نسیان ③ جس کام کے کرنے کے لیے انسان کو مجبور کر دیا جائے۔

(۱) خطأ خطا، عمد کی ضد ہے۔ غیر ارادی طور پر کوئی کام کرنے کو ”خطأ“ کہتے ہیں۔ مثلاً کسی کافر کو مارنا چاہتا تھا لیکن غلطی سے مسلمان کو قتل کر دیا یا شکار پر گولی چلائی اور وہ کسی آدمی کو جاگ لگی۔ انسان جو اعمال قصداً کرے، ان پر اس کا مُؤاخذه ہو گا۔ اور اگر کوئی کام غلطی سے سرزد ہو جائے تو اس کا کوئی مُؤاخذه نہ ہو گا۔ قرآن کریم میں ہے:

﴿وَلَيَسَ عَلَيْكُمْ مُّنَاحٌ فِيمَا أَخْطَأْتُمْ يٰهُ، وَلَكِنَّ مَا تَعَمَّدَتُ فُلُوْبُكُمْ﴾

(الأحزاب) ۵ / ۲۳

”تم سے جو خطأ ہو جائے اس میں کوئی حرج (مُؤاخذه) نہیں لیکن جو کام تم قصداً کرو ان کا مُؤاخذه ہو گا۔“

اسی طرح قتل عمد کی صورت میں قصاص مشروع ہے لیکن قتل خطأ کی صورت میں قصاص نہیں البتہ دیت (خون بہا) مقرر ہے۔

﴿وَمَا كَانَ لِمُؤْمِنٍ أَنْ يَقْتُلَ مُؤْمِنًا إِلَّا خَطَأً وَمَنْ قَتَلَ مُؤْمِنًا خَطَأً﴾

فَتَحِيرُ رَقَبَةَ مُؤْمِنَةٍ وَدِيَةً مُسْلَمَةً إِلَّا أَهْلِهِ إِلَّا أَن يَضْكَدُ قُوًّا»

(النساء / ٤٢)

”اور کسی مومن کو روانیں کہ وہ کسی مومن کو قتل کرے مگر یہ کہ خطا ہو جائے اور جو کسی مومن کو غلطی سے قتل کر بیٹھے تو وہ ایک مومن غلام آزاد کرے اور مقتول کے ورثاء کو خون بہادا کرے الایہ کہ وہ معاف کر دیں۔“

اسی طرح حاکم اور قاضی، فیصلہ اور اجتہاد کرتے وقت اگر درست فیصلہ کریں تو انہیں دگنا اجر ملتا ہے لیکن اگر کوشش کے باوجود فیصلہ کرنے میں ان سے خطا ہو جائے تو بھی اللہ تعالیٰ کے ہاں وہ اجر و ثواب کے حقدار ہوتے ہیں۔

عمرو بن عاصیؓ سے روایت ہے، انہوں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سن:

إِذَا حَكَمَ الْحَاكِمُ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَصَابَ فَلَهُ أَجْرٌ وَإِذَا حَكَمَ فَاجْتَهَدَ ثُمَّ أَخْطَأَ فَلَهُ أَجْرٌ» (صحیح البخاری، الاعتصام، باب اجر الحاکم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ، ح: ٧٣٥٢ وصحیح مسلم، الأقضیة، باب بیان أجر الحاکم إذا اجتهد فأصاب أو أخطأ، ح: ١٧١٦)

”حاکم فیصلہ کرتے وقت اجتہاد کر کے صحیح فیصلہ کرے تو اسے دگنا ثواب ملتا ہے اور اگر اس سے خطا ہو جائے تو بھی (اسے حق کی تلاش کا) ایک ثواب ضرور ملتا ہے۔“

(۲) نسیان | نسیان، بھول چوک کو کہتے ہیں مثلاً خیال نہ رہا کہ میرا روزہ ہے، اس تصور کی بنا پر کھالینا یا پی لینا، ایسی صورت میں انسان کا وہ عمل درست ہے اور کھانے پینے کا کوئی جرم نہیں۔ کیونکہ اس کا روزے کی طرف دھیان ہی نہیں ہے۔  
ابو ہریرہؓ سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«مَنْ نَسِيَ وَهُوَ صَائِمٌ فَأَكَلَ أَوْ شَرِبَ فَلَيُتَمَّ صَوْمَهُ فَإِنَّمَا أَطْعَمَهُ اللَّهُ وَسَقَاهُ» (صحیح مسلم، الصوم، باب أكل الناسي وشربه وجماعه لا يفطر، ح: ۱۱۵۵)

”جس شخص نے روزہ رکھا پھر وہ بھول کر کھا لے یا پی لے تو اسے چاہیئے کہ اپنا روزہ

مکمل کرے، اسے اللہ تعالیٰ نے کھلایا پلایا ہے۔“

اسی طرح اگر آدمی کی نماز، نیند یا نسیان کی وجہ سے رہ جائے تو وہ شخص اللہ تعالیٰ کے ہاں مجرم نہیں گردانا جاتا بلکہ جب اسے یاد آئے یا وہ بیدار ہو تو نماز پڑھ لے۔ انس بنجھڑ سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

»مَنْ نَسِيَ صَلَاةً فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا لَا كَفَارَةَ لَهَا إِلَّا ذَلِكَ«

(صحیح مسلم، الصلاة، باب قضاء الصلاة الفاتحة...، ح: ۶۸۴)

”جسے نماز بھول جائے اسے چاہیئے کہ جب یاد آئے اسی وقت پڑھ لے اس کے عمل کا یہی کفارہ ہے۔“

انس بنجھڑ فرماتے ہیں رسول اللہ نے فرمایا:

»إِذَا رَفَدَ أَحَدُكُمْ عَنِ الصَّلَاةِ أَوْ غَفَلَ عَنْهَا فَلْيُصَلِّهَا إِذَا ذَكَرَهَا

فَإِنَّ اللَّهَ يَقُولُ: وَأَقِمِ الصَّلَاةَ لِذِكْرِي« (صحیح مسلم، الصلاة، باب قضاء

الفاتحة...، ح: ۶۸۴)

”جب تم میں سے کسی کو نیند آجائے یا وہ نماز سے غافل رہ جائے تو جب یاد آئے اسی وقت ادا کر لے کیونکہ اللہ تعالیٰ نے فرمایا: میری یاد کے لیے نماز قائم کرو۔“

معلوم ہوا کہ خطا اور نسیان بھر حال معاف ہے۔ خود اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو یہ دعا تعلیم فرمائی ہے۔

»رَبَّنَا لَا تُؤَاخِذنَا إِنَّنَا سَيِّئَاتِنَا أَوْ أَخْطَأَنَا« (آل عمران/۲۸۶)

”اے ہمارے رب! اگر ہم سے نسیان یا خطا ہو جائے تو ہمارا مٹاخذ نہ فرمانا۔“

(۳) مجبوری کی صورت میں کئے گئے عمل | اس حدیث میں تیسری بات یہ بیان فرمائی کہ جن کاموں کے کرنے پر انسان کو

مجبور کر دیا جائے، اللہ تعالیٰ کے ہاں وہ بھی معاف اور کالعدم ہیں۔ ان پر جزا و سزا یا دینیوی احکام نافذ نہیں ہوتے۔ بلکہ انسان مجبوری کی صورت میں اگر جان بچانے کے لیے کلمہ کفر بھی زبان سے کہہ دے تو اللہ تعالیٰ کے ہاں جرم نہیں ہو گا۔

﴿مَن كَفَرَ بِاللَّهِ مِنْ بَعْدِ إِيمَانِهِ إِلَّا مَنْ أُكْثَرَهُ وَقْبَلُهُ مُظْمَنٌ  
بِالْإِيمَانِ وَلَا كُنَّ مَنْ شَرَحَ إِلَى الْكُفُرِ صَدَرًا فَعَلَيْهِمْ غَضَبٌ مِّنْ رَبِّهِ  
وَلَهُمْ عَذَابٌ عَظِيمٌ﴾ (النحل: ١٠٦)

”جو شخص ایمان لانے کے بعد شرح صدر کے ساتھ اللہ تعالیٰ کے ساتھ کفر کرے تو اس پر اللہ تعالیٰ کا غضب ہے اور اس کے لئے بڑا عذاب ہے۔ البتہ اگر کسی کو مجبور کر دیا جائے اور اس کا دل ایمان پر مطمئن ہو۔“ (اور وہ اکراہ کی صورت میں کلمہ کفر کہے تو اسے معاف ہے۔)

اسی طرح طلاق اور عتق (غلام کی آزادی) سب معاملات اسی صورت میں نافذ ہوتے ہیں جب بخوبی کیے جائیں اگر کسی کو مجبور کر کے یا زبردستی ان امور کا اقرار کرایا جائے تو شرعاً یہ امور واقع اور نافذ نہیں ہوتے۔ حضرت عائشہؓؑ نے تاویل کرتی ہیں، میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنًا:

«لَا طَلَاقَ وَلَا عِتَاقَ فِي إِغْلَاقِ» (سنن أبي داود، الطلاق، باب في الطلاق على غلط، ح: ٢١٩٣ وانظر إرواء الغليل: ١١٣/٧)

”طلاق اور عتق اکراہ کی صورت میں واقع نہیں ہوتے“ (اس صورت میں ان کی کوئی حیثیت نہیں۔)

بلکہ بچے اور مغلوب العقل کی مانند مکرہ (مجبور کیا ہوا) بھی مرفع القلم ہے اور اس کے عمل کا کوئی اعتبار نہیں۔ علی ﷺ سے مروی ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

«رُفِعَ الْقَلْمُ عَنْ ثَلَاثَةِ: عَنِ النَّائِمِ حَتَّى يَسْتَيْقِظَ وَعَنِ الصَّبِيِّ حَتَّى  
يَحْتَلِمَ وَعَنِ الْمَجْنُونِ حَتَّى يَعْقِلَ» (سنن أبي داود، الحدود، باب في  
المجنون يسرق أو يصيّب حدا، ح: ٤٤٠٣ وجامع الترمذى، الحدود، باب ما جاء  
فيمن لا يجب عليه الحد، ح: ١٤٢٣ وسنن ابن ماجه، الطلاق، باب طلاق المعتوه  
والصغرى والنائم، ح: ٢٠٤٢)

”تین آدمیوں سے قلم اٹھایا گیا ہے یعنی ان پر موافقہ نہیں۔“ ① سو یا ہوا، جب تک

بیدار نہ ہو۔ ② پچھے، جب تک بالغ نہ ہو۔ ③ مغلوب العقل، جب تک عاقل نہ ہو۔” اس حدیث میں نبی اکرم ﷺ نے امت محمدیہ پر اللہ کے خصوصی احسانات کا ذکر فرمایا ہے کہ اس نے آنحضرت ﷺ کی خاطر مسلمانوں کی غلطیاں، بھول چوک اور ایسے معاملات جو کسی کے مجبور کرنے پر سرزد ہوں وہ معاف کر دیئے ہیں۔ جبکہ وہ دل سے اس کام پر تیار نہیں، مخفی زبان سے وہ کام کرنے کا اقرار کر رہا ہے۔ یہ اگر وہ کسی دوست و عزیز کے مجبور کرنے پر کام کے لیے آمادہ ہو جائے اور اس کو راضی کرنے کیلئے کام کرے تو پھر وہ مجبور تصور نہیں ہو گا۔ جیسا کہ عبداللہ بن عمر رضی اللہ عنہ نے نہ چاہئے کے باوجود عمر رضی اللہ عنہ کے کہنے پر اپنی بیوی کو طلاق دے دی تھی۔ کیونکہ نبی ﷺ نے فرمایا تھا اپنے باپ کی بات پر عمل کرو۔ اس طرح اپنی جان بچانے کی خاطر دوسرے کو قتل کرے گا تو مجبور تصور نہیں ہو گا۔ اپنے مال و جان ہی کی طرح دوسرے مسلمان بھائی کے مال و جان کا تحفظ ضروری ہے۔

## ۲۰۔ دنیا کی بے شاتی

عَنْ أَبْنَىْ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا قَالَ: أَخَذَ رَسُولُ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ بِمَنْكِبِيَ فَقَالَ: «كُنْ فِي الدُّنْيَا كَانَكَ غَرِيبٌ أَوْ عَابِرٌ سَبِيلٌ» وَكَانَ أَبْنُ عُمَرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا يَقُولُ: إِذَا أَمْسَيْتَ فَلَا تَتَنَظِّرِ الصَّبَاحَ، وَإِذَا أَصْبَحْتَ فَلَا تَتَنَظِّرِ الْمَسَاءَ، وَخُذْ مِنْ صِحَّتِكَ لِمَرَضِكَ، وَمِنْ حَيَاةِكَ لِمَوْتِكَ (رواہ البخاری)

سیدنا ابن عمر رضی اللہ عنہ سے روایت ہے فرماتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے میرے کندھوں کو پکڑ کر فرمایا: ”دنیا میں یوں رہو جیسے کہ اجنبی یا راہ چلتا مسافر ہو۔“ ابن عمر رضی اللہ عنہ کہا کرتے تھے: شام ہو جائے تو صبح کی انتظار نہ کیا کرو اور صبح ہو جائے تو شام کی انتظار نہ کرو۔ صحت کو بیماری سے پہلے اور زندگی کو موت سے پہلے غیمت سمجھو۔“

تخریج: صحیح البخاری، الرفاق، باب قول النبی ﷺ کن فی الدنیا کأنک غریب او عابر سبیل، ح: ٦٤١٦.

شرح الالفاظ: [أخذ] پکڑا۔ [بمنکبی] منکب کا تثنیہ۔ کندھے، شانے۔ [غیریث] جو شخص اپنے شر سے دور کسی جگہ ہو۔ جمال اس کے اہل و عیال اور رہائش نہ ہو یعنی اجنبی۔ [عابر سبیل] راہی۔ راہ چلتا۔ [إذاً أَمْسَيْتَ] جب تو شام کرے "مساء" زوال سے آدمی رات تک کے وقت کو کہتے ہیں۔ [إذاً أَصْبَحْتَ] جب تو صبح کرے، آدمی رات سے زوال تک کا وقت "صبح" کہلاتا ہے۔

تشریح: پیش نظر حدیث میں نبی ﷺ نے ہمیں دنیا کی بے ثباتی کی طرف توجہ دلائی ہے۔ کہ کوئی مسلمان اس دنیا کو مستقل ٹھکانا سمجھ کر اس سے دل نہ لگائے بلکہ یہ دنیا فانی اور ختم ہونے والی ہے۔ ہر شخص یہاں حیات مستعار لے کر آیا ہے۔ انسان کو یہاں عمل کرنے کا حکم دیا گیا ہے۔ جس کی حقیقی جزا اور بدله آخرت میں ملے گا۔ گویا یہ دنیا دارالعمل ہے۔ اور آخرت دارالجزاء۔ اسی لئے اس دنیا کو آخرت کی کھیتی قرار دیا گیا ہے۔ اللہ کا فرمان ہے:

﴿مَنْ كَانَ يُرِيدُ حَرَثَ الْآخِرَةِ نَزَدَ لَهُ فِي حَرْثِهِ﴾ (الشوری ٤٢/٢٠)

"جو آخرت کی کھیتی کا طالب ہے ہم اس کی کھیتی کو بڑھائیں گے۔"

کہ انسان یہاں جو کچھ محنت کرے گا اسی حساب سے جزا کا مستحق ہو گا۔ دنیوی مال و دولت اور جاہ و حشمت کی اللہ تعالیٰ کے ہاں کوئی قدر و قیمت نہیں۔ جابر بن عبد الرحمن فرماتے ہیں:

«أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ ﷺ مَرَّ بِجَدِيٍّ أَسَكَ مَيَّتٍ قَالَ: أَيُّكُمْ يُحِبُّ أَنَّ هَذَا لَهُ بِدِرْهَمٍ، فَقَالُوا: مَا نُحِبُّ أَنَّ لَنَا بِشَيْءٍ، قَالَ: فَوَاللَّهِ لِلَّذِينَ أَهَوْنُ عَلَى اللَّهِ مِنْ هَذَا عَلَيْكُمْ» (صحیح مسلم، الزهد، باب الدنيا

سجن للمؤمن وجنة للكافر، ح: ٢٩٥٧)

"رسول اللہ ﷺ کے کان کئے، مردہ پچے کے پاس سے گزرے اور فرمایا: "تم میں سے کون اسے ایک درہم میں لینا پسند کرے گا؟" صحابہ نے کہا ہم تو اسے بلا قیمت بھی لینا پسند نہیں کرتے۔ (کیونکہ یہ بے وقعت اور بے حقیقت ہے۔) آپ نے فرمایا: "اللہ

تعالیٰ کی قسم! تمہارے نزدیک جس قدر یہ بے وقت اور بے حقیقت ہے اللہ تعالیٰ  
کے ہاں دنیا اس سے بھی زیادہ بے حقیقت اور بے وقت ہے۔“

چونکہ دنیا کے بالمقابل آخرت میں اہل ایمان کے لیے بہت زیادہ آرام اور راحت ہو گی  
اس لیے آنحضرت ﷺ نے اس دنیا کو اہل اسلام کے لیے قید خانہ قرار دیا ہے جبکہ کافر اس  
دنیا میں بڑے آرام میں ہیں اور آخرت میں وہ سزا اور عذاب جھیلیں گے اس لیے آپ  
نے فرمایا کہ یہ دنیا کافر کے لیے جنت ہے۔ ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے نبی ﷺ نے فرمایا:  
«الدُّنْيَا سِجْنُ الْمُؤْمِنِ وَجَنَّةُ الْكَافِرِ» (صحیح مسلم، الزهد، باب الدنیا)

سجن للمؤمن وجنة للكافر، ح: ۲۹۵۶)

”دنیا مومن کے لیے قید خانہ (پابندی کی جگہ) اور کافر کے لیے جنت ہے۔“

چونکہ یہ دنیا اور دنیا کا مال و دولت اللہ تعالیٰ کے ہاں بے حقیقت ہے۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ  
سے روایت ہے کہ رسول اللہ نے فرمایا:

«أَلَا إِنَّ الدُّنْيَا مَلْعُونَةٌ، مَلْعُونُ مَا فِيهَا إِلَّا ذِكْرُ اللَّهِ وَمَا وَالَّهُ  
وَعَالِمٌ أَوْ مُتَعَلِّمٌ» (جامع الترمذی، الزهد، باب ۱۴، ح: ۲۳۲۲ وسنن ابن  
ماجہ، الزهد، باب مثل الدنيا، ح: ۴۱۱۲)

”خبردار! یہ دنیا اور دنیا کا ساز و سامان سب ملعون ہے سوائے اللہ تعالیٰ کی یاد اور اللہ  
تعالیٰ کے قریب کرنے والے امور کے اور عالم اور متعلم کے۔“

بعض لوگ حصول دنیا کے بڑے مشائق ہوتے ہیں اور اس میں حلال و حرام اور جائز و  
ناجائز کا امتیاز نہیں کرتے اور اس طرح اپنی آخرت برباد کر لیتے ہیں۔ اور جو شخص آخرت  
کی کامیابی کا خواہش مند ہو وہ آخرت کی فکر کرتا ہے اور دنیا کا نقصان بخوبی قبول کر لیتا  
ہے۔ لوگ بالعموم دنیوی عیش و راحت کے حصول میں سرگردان رہتے ہیں بڑی بڑی  
جاگیریں، محلات اور آسائشیں تلاش کرتے ہیں۔ حالانکہ دنیا کی زندگی جیسے بھی ہو، گزر ہی  
جائے گی۔ انسان یہاں بے شک نگف و ترشی میں رہے تاہم اللہ کا ذکر، اس کی یاد، اس کی  
رضاء کے حصول اور آخرت کی فلاح کی طرف سے غافل نہ ہو۔ نبی ﷺ کو اللہ نے دنیا کے

مال و دولت سے محفوظ رکھا۔ قادوہ بن شریر سے روایت ہے نبی ﷺ نے فرمایا:

إِذَا أَحَبَّ اللَّهُ عَبْدًا حَمَاهُ الدُّنْيَا كَمَا يَظْلُمُ أَحَدُكُمْ يَحْمِي سَقِيمَهُ  
الْمَاءَ (جامع الترمذی، الطب، باب ما جاء في الحمية، ح ۲۰۳۶)

”جب اللہ تعالیٰ کسی بندے سے محبت فرماتا ہے تو اسے دنیا سے یوں محفوظ رکھتا ہے  
جیسے تم بیمار کوپانی سے بچاتے ہو۔“

ایک دفعہ آنحضرت ﷺ چنانی پر آرام فرمائے، جب آپ اٹھے تو آپ کے جد  
مبارک پر چنانی کے نشانات تھے۔ ابن مسعود رضی اللہ عنہ نے کہا: یا رسول اللہ! آپ ہمیں حکم دیتے  
تو ہم آپ کے لیے نرم بستیار کر کے بچا دیتے۔ آپ نے فرمایا: ”میرا دنیا سے کیا تعلق؟  
میرا اور دنیا کا تعلق صرف اس قدر ہے جیسے کوئی مسافر راہ چلتے ہوئے کسی درخت کے نیچے  
سایہ حاصل کرے، ستائے اور کچھ دیر بعد اسے چھوڑ کر اپنی راہ لیتا ہے۔ (جامع  
الترمذی الزهد، ح: ۲۳۷۷)

آپ نے دنیا کی بے ثباتی اور بے وقعتی کو بیان کرتے ہوئے فرمایا:

وَاللَّهِ! مَا الدُّنْيَا فِي الْآخِرَةِ إِلَّا مِثْلُ مَا يَجْعَلُ أَحَدُكُمْ إِصْبَعَهُ فِي  
الْيَمِّ فَلَيُنْظُرْ بِمَ تَرْجِعُ (صحیح مسلم، الجنة ونعیمه، باب فناء الدنيا ...،  
ح: ۲۸۵۷)

”اللہ تعالیٰ کی قسم! دنیا آخرت کے مقابلے میں ایسے ہے جیسے ایک انسان سمندر میں  
انگلی ڈالے پھر دیکھے اسے کتنا پانی لگتا ہے۔“

چنانچہ پیش نظر اس حدیث میں بیان ہے کہ نبی ﷺ نے ابن عمر رضی اللہ عنہ کو کندھ سے پکڑا اور  
فرمایا: تم دنیا میں یوں رہو جیسے کوئی پردیسی یا راہ گیر مسافر ہو یعنی پردیسی تو پھر بھی کہیں نہ کہیں  
ٹھکانہ کر لیتا ہے اور ٹھہر جاتا ہے۔ لیکن راہ گیر کے پیش نظر راستہ طے کرنے کے سوا اور کوئی  
مقصد نہیں ہوتا۔ اس پر صرف یہ دھن سوار ہوتی ہے کہ سفر طے کر کے جلد از جلد منزل  
مقصود تک پہنچ جائے اسی طرح دین اسلام کے راہی کو چاہئے کہ اپنے اصل مقصد سے کام  
رکھے اور اخروی فلاح کے نصب العین کو کسی بھی وقت اپنی نظر سے او جھل نہ ہونے دے۔

اگر وہ اس دنیا میں الجھ گیا تو منزل کا حصول نہ ہو سکے گا۔ ایک مومن کے نزدیک یہ دنیا دل لگانے کی جگہ نہیں۔ اس کا اصل دھیان، اصلی مسکن، جنت کی طرف ہونا چاہیے۔

اس حدیث میں یہ بھی اشارہ ہے کہ ایک مومن کے لیے زائد از ضرورت سامان جمع کرنے میں کوئی مصلحت نہیں۔ جس طرح مسافر اپنے ساتھ زاد راہ لیتا ہے اسی طرح ایک مومن دنیا سے آخرت کو جا رہا ہے وہ دنیا کا سفر طے کرتے وقت صرف ضروری اور ناگزیر سامان ساتھ راکھے۔ اس حدیث کے راوی حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ عنہ۔ اس حدیث کو روایت کرنے کے بعد فرمایا کرتے تھے کہ زندگی کا کوئی بھروسہ نہیں۔ اس لیے شام ہو تو صبح کی انتظار میں نہ رہو اور صبح ہو تو شام کی انتظار مت کرو، کیا معلوم تم جس صبح یا شام کے منتظر ہو۔ وہ تمہیں نصیب ہو گی یا نہیں۔ اس لیے بیماری سے قبل صحبت کو غیمت جانو اور آخرت کے اعمال صالحہ کا ذخیرہ کرلو، بیماری میں کچھ نہ ہو سکے گا۔ اسی طرح چار روزہ زندگی کو غیمت جانو جو نیکی کر سکتے ہو کرلو۔ موت تمہارے تعاقب میں ہے نہ معلوم کب تمہیں اچک لے۔ اسی قسم کا حضرت علی بن الحسنؑ کا قول بھی ہے:

(إِنَّمَا تَحَلَّتِ الدُّنْيَا مُذْبَرَةً، وَإِنَّمَا تَحَلَّتِ الْآخِرَةُ مُفْقِلَةً، وَلِكُلٌّ وَاحِدَةٌ مِّنْهُمَا بُنُونَ فَكُوَنُوا مِنْ أَبْنَاءِ الْآخِرَةِ وَلَا تَكُونُوا مِنْ أَبْنَاءِ الدُّنْيَا فَإِنَّ الْيَوْمَ عَمَلٌ وَلَا حِسَابٌ، وَغَدَّا حِسَابٌ وَلَا عَمَلٌ) (ذکرہ البخاری

فی ترجمة الباب من صحيحه، الرفاق، باب فی الأمل وطوله)

”دنیا کا سفر جاری ہے اور آخرت تیزی سے آرہی ہے، ان میں سے ہر ایک کے بیٹھے (پرستار) ہیں پس تم آخرت کے بیٹھے (چاہئے دالو) ہو، دنیا کے بیٹھوں (شیدائیوں) میں سے نہ بنو۔ آج عمل کا موقع ہے حساب نہیں، کل حساب ہو گا اور عمل کی فرصت نہ ہو گی۔“

۲۱۔ اطاعت رسول، ایمان کی علامت ہے

عَنْ أَبِي مُحَمَّدٍ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرِو بْنِ الْعَاصِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا، قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ ﷺ «لَا يُؤْمِنُ أَحَدُكُمْ

حتّی یکونَ هَوَاهُ تَبَعًا لِمَا جِئْتُ بِهِ» (حدیث حسن صحیح رویناہ فی «كتاب الحجۃ» بیسناد صحیح) سیدنا ابو محمد عبد اللہ بن عمرو بن عاصی رضی اللہ عنہما سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”تم میں سے کوئی بھی اس وقت تک کامل مومن نہیں ہو سکتا جب تک کہ اس کی دلی خواہشات میری لائی ہوئی شریعت اور دین کے تابع نہ ہوں۔“ یہ حدیث حسن صحیح ہے کتاب الحجۃ میں بسند صحیح مروری ہے۔<sup>①</sup>

**تخریج:** شرح السنۃ، باب رد البدع والآهواء، ح: ۱۰۴ ومشکوٰة للألبانی: ۵۹/۱.

**شرح الالفاظ:** [لَا يُؤْمِنُ] کامل ایمان والا نہیں ہو سکتا۔ [هَوَاهُ] اس کی خواہشات نفس۔ [لِمَا جِئْتُ بِهِ] میں جو شریعت لے کر آیا ہوں۔

**تشریح:** قرآن کریم اور احادیث مبارکہ میں بیشتر مقالات پر بڑی وضاحت کے ساتھ مسلمانوں کو رسول اکرم ﷺ کی اطاعت و اتباع کا حکم دیا گیا ہے۔ آپ کی اتباع، اطاعت

① یہ حدیث ضعیف ہے اس کی سند میں نعیم بن حماد المروزی متكلم فیہ راوی ہے۔ اس کے بارے میں علمائے محققین کی مختلف آراء ہیں اگرچہ بعض ائمہ کرام نے ان کو تمک بالله اور مبتدعہ پر رد کی بنا پر ثقہ بھی قرار دیا ہے لیکن حقیقت میں ضبط و اتقان اور حفظ روایات میں انتہائی کمزور تھے۔ ابن حجر رحمہ اللہ نے تقریب ۲۵۰/۲ میں ان کے بارے میں ان الفاظ سے تبصرہ کیا ہے : (صدقہ، بخطeni  
کثیر) ”صدقہ لیکن کثیر الخطاء ہے۔“

یہ بہت سی ایسی ضعیف اور بے اصل روایات میں منفرد ہوتے ہیں جن کو ثقلات ائمہ نے روایت نہیں کیا ہوتا، لہذا کثیر الخطأ اور اوهام کی بنا پر ان کا تقدیر جلت نہیں۔ اسی لیے بعض ائمہ نے ان کی مختلف روایات پر کھنے کے بعد جب ان کو ضعیف روایات میں منفرد پایا تو ان پر ضعف کا حکم لگا دیا۔ لہذا زیر بحث حدیث کو امام نووی رحمہ اللہ کا صحیح قرار دینا محض وہم اور تسائل ہے۔ بلکہ حافظ ابن رجب حنبلي کے بقول اس حدیث کی صحیح انتہائی بعید از قیاس ہے۔ تفصیل کے لیے دیکھئے۔ (تہذیب التہذیب

اور فرمان برداری ہی میں اللہ تعالیٰ کی محبت اور اس کی اطاعت و فرمانبرداری ہے۔ اور ہدایت کو بھی آپ کی اطاعت سے ملزم کیا گیا ہے۔ پیش نظر حدیث میں بھی تکمیل ایمان کی کی بنیادی شرط بیان کی گئی ہے۔ ایک مومن کے صرف اعمال ہی نہیں بلکہ دل کی خواہش، آرزو اور تمباہی آنحضرت ﷺ کی تعلیمات، ہدایات اور احکام کے تابع ہونی چاہیئے۔ اور وہ کسی صورت میں بھی ان سے سرمواخraf نہ کرے اور آپ کے فیصلہ اور حکم کو بلاچون و چرا دل کی خوشی سے تسلیم کر لے۔ اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں فرمایا:

﴿فَلَمَّا إِنْ كُنْتُمْ تُجْبِيُونَ اللَّهَ فَاتَّيْعُونِي يَتَعَبِّدُكُمُ اللَّهُ﴾ (آل عمران / ۳۱)

”آپ فرمادیجھے کہ اگر تم اللہ تعالیٰ سے محبت کرتے ہو تو میری پیروی کرو، اللہ تعالیٰ تم سے محبت کرے گا۔“

اس آیت سے معلوم ہوا کہ اطاعت رسول، حب اللہ کا ذریحہ ہے۔ آنحضرت ﷺ نے جو دین پیش کیا وہ ایک مکمل ضابطہ حیات اور دستور زندگی ہے۔ انسانی زندگی کا کوئی شعبہ ایسا نہیں جس کے بارے میں اسلام نے زریں ہدایات نہ دی ہوں۔ مومن کامل وہی ہے جو کوئی کام سرانجام دینے سے پہلے یہ سوچے کہ شریعت نے اس کے بارے میں کیا حکم دیا ہے۔ اور حکم آجائے اور مل جانے کے بعد وہ بلاچون و چرا اسے شریعت کی روشنی میں انجام دے۔ جب تک کوئی شخص اپنے عزائم و اعمال اور اپنے جذبات و خواہشات کو ارشادات نبوی کے تابع نہیں کرتا، اس کا اسلام و ایمان ناقص و نامکمل رہتا ہے۔

اس بارے میں صحابہ کرام ﷺ کی بہت سی مثالیں ہمارے سامنے ہیں کہ انہوں نے آنحضرت ﷺ کی خوشنودی حاصل کرنے کی بھرپور کوشش کی اور اس سلسلہ میں انہیں اگر دنیوی نقصان اٹھانا پڑا تو اسے خوشی سے برداشت کیا یا اپنی طبیعت و مزاج کے خلاف کچھ کرنا پڑا تو انہوں نے اپنی پسند، خواہش و جذبہ کو آپ کے حکم و ہدایات پر قربان کر دیا۔

عبداللہ بن عباس رضی اللہ عنہ فرماتے ہیں: ایک شخص سونے کی انگوٹھی پہنے ہوئے آیا۔ آپ نے وہ انگوٹھی دیکھی تو اسے نکال کر پھینک دیا اور فرمایا تم آگ کے انگارے لے کر اپنے ہاتھوں میں ڈالتے ہو؟ جب آپ محفل سے تشریف لے گئے تو ساتھیوں نے اس شخص سے

کہا: تم اپنی انگوٹھی اٹھا لو اور اسے کسی دوسرے کام میں لا کر اس سے نفع اٹھا لیں۔ اس نے کہا: اللہ تعالیٰ کی قسم! جس چیز کو رسول اللہ ﷺ نے پھینک دیا ہے اب میں اسے ہرگز نہ اٹھاول گا۔ (صحیح مسلم، اللباس، باب تحریم خاتم الذهب علی الرجال، ح ۲۰۹۰)

اسی لیے پیش نظر حدیث میں آنحضرت ﷺ نے فرمایا کہ جب تک انسان کی خواہشات و جذبات بھی میری ہدایات و تعلیمات کے تابع نہ ہوں گی کسی کا ایمان کامل نہیں ہو سکتا۔

## ۳۲۔ توبہ کی فضیلت اور رحمت اللہ کی وسعت

عَنْ أَنَسِ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ قَالَ: سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ يَقُولُ: «قَالَ اللَّهُ تَعَالَى: يَا ابْنَ آدَمَ! إِنَّكَ مَا دَعَوْتَنِي وَرَجَوْتَنِي غَفَرْتُ لَكَ عَلَى مَا كَانَ مِنْكَ وَلَا أُبَالِي، يَا ابْنَ آدَمَ! لَوْ بَلَغَتْ ذُنُوبُكَ عَنَانَ السَّمَاءِ ثُمَّ اسْتَغْفَرَتَنِي غَفَرْتُ لَكَ، يَا ابْنَ آدَمَ! إِنَّكَ لَوْ أَتَيْتَنِي بِقُرَابِ الْأَرْضِ خَطَايَا ثُمَّ لَقِيَتِنِي لَا شُرِكُ بِي شَيْئًا لَا تَيْنِكَ بِقُرَابِهَا مَغْفِرَةً» (رواه الترمذی وقال: حدیث حسن)

سیدنا انس بن مالک سے روایت ہے، میں نے رسول اللہ ﷺ کو فرماتے ہوئے سنا کہ اللہ تعالیٰ فرماتا ہے ”اے ابن آدم! جب تک تو مجھے پکارتار ہے گا اور مجھ سے امیدیں وابستہ رکھے گا تیرے اعمال جیسے بھی ہوئے میں تجھے معاف کرتا رہوں گا اور مجھے تیرے گناہوں کی کوئی پروا نہیں۔ اے ابن آدم! تیرے گناہ آسمان کی بلندیوں تک بھی پہنچ جائیں اور تو مجھ سے معافی مانگے تو میں تجھے معاف کروں گا۔ اے ابن آدم! اگر تو اتنے گناہ کر آئے کہ روئے زمین بھر جائے تو میں تیری اتنی ہی مغفرت کر دوں گا بشرطیکہ تو نے شرک نہ کیا ہو۔“

تخریج: جامع الترمذی، الدعوات، باب الحدیث القدسی: "یا ابن آدم إنك ما دعوتني . . . "، ح: ۳۵۴۰.

شرح الانفاظ: [آدم] ابو البشر علیہ الصلوٰۃ والسلام [مَادَعَوْتَنِی] ما مصدریہ ظرفیہ ہے۔ یعنی وجہ تک مجھے پکارتا رہے گا۔ [عَلَیْ مَا كَانَ مُنْكَرٌ] تیرے اعمال خواہ کیسے ہی ہوں۔ [وَلَا أَبَالِي] مجھے تیرے گناہوں کی کثرت کی کوئی پروا نہیں۔ [عَنَّا السَّمَاءُ] عنان بادل یا بلندی۔ مراد یہ کہ خواہ تیرے گناہ زمین و آسمان کے درمیان خلا ہی کو کیوں نہ بھر دیں۔ [بِقُرَابِ الْأَرْضِ] زمین کو بھر دینے والے اعمال۔ [لَا تَنْثِلْكَ بِقُرَابِهَا] یہ لفظ محض مقابلہ میں استعمال ہوا ہے ورنہ اللہ تعالیٰ کی رحمت اس سے کہیں زیادہ ہے۔

تشریح: پیش نظر حدیث قدسی میں اللہ تعالیٰ کی مغفرت کی وسعت اور اس کی رحمت کا بیان ہے کہ اللہ کریم اپنے بندوں پر ازحد مریان ہیں۔ جب انسان سے کوئی غلطی یا گناہ سرزد ہو جائے وہ اللہ تعالیٰ سے مغفرت کا امیدوار ہو تو اللہ کریم اسے معاف فرمادیتا ہے۔ حتیٰ کہ اگر انسان کے گناہ آسمانوں کی بلندیوں تک بھی جا پہنچیں اور وہ صدقِ دل سے تائب ہو کر اللہ تعالیٰ سے طالب مغفرت ہو تو اللہ تعالیٰ اسے معاف کر دیتا ہے۔ اسی لیے اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ "میری رحمت میرے غصب پر غالب ہے۔"

«سَبَقَتْ رَحْمَتِي غَضَبِي» (صحیح مسلم، التوبۃ، باب فی سعة رحمة الله وأنها

تغلب غضبه، ح: ۲۷۵۱)

جب انسان اللہ تعالیٰ کے سامنے توبہ کرے تو فلاح پا جاتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اہل ایمان کو توبہ کرنے کا حکم دیا ہے:

﴿وَتَوَبُوا إِلَى اللَّهِ جَمِيعًا أَيَّهَا الْمُؤْمِنُونَ لَعَلَّكُمْ تُفَلِّحُونَ ﴾ (آل عمران: ۳۱)

(النور / ۲۴)

"اے مومنو! تم سب اللہ تعالیٰ کی طرف متوجہ ہو کر گناہوں کی معافی مانگو اور توبہ کرو تاکہ تم کامیاب ہو جاؤ۔"

انسان کو اللہ تعالیٰ کی رحمت سے مایوس و نامید نہیں ہونا چاہیئے۔ اللہ تعالیٰ کی رحمت سے

صرف کافر ہی نا امید ہوتے ہیں۔ قرآن مجید میں ہے: اللہ تعالیٰ نے نبی ﷺ کو حکم دیا:

﴿نَّبِيٌّ عَبَادِيْ أَقِيْهُ أَنَا الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾ (الحجر ۱۵/۴۹)

”میرے بندوں کو بتادیں کہ میں براہمیان اور بخشے والا ہوں۔“

﴿قُلْ يَدْعُبَادِيْ الَّذِينَ أَسْرَفُوا عَلَيْهِ أَنفُسِهِمْ لَا نَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ إِنَّ اللَّهَ يَغْفِرُ الذُّنُوبَ جَمِيعًا إِنَّهُ هُوَ الْغَفُورُ الرَّحِيمُ﴾ (الزمار ۳۹/۵۲)

”اے میرے وہ بندو! جنوں نے اپنے اور ظلم و زیادتی کی ہے اللہ کی رحمت سے مایوس نہ

ہو وہ تو ہر قسم کے گناہ معاف کر دیتا ہے۔ بے شک وہی نہایت بخشے والا ہمیان ہے۔“

اللہ تعالیٰ کی رحمت کی وسعت کا اندازہ اس بات سے لگایا جاسکتا ہے کہ نبی ﷺ نے فرمایا: اللہ کی رحمت کے سو حصے ہیں ان میں سے صرف ایک حصہ دنیا کے انسانوں، جنوں، جانوروں اور تمام خلائق میں تقسیم کیا ہے۔ اسی ایک حصہ ہی کی بنا پر یہ تمام ایک دوسرے پر شفقت و رحمت کرتے ہیں۔ باقی ننانوے حصے اللہ کے پاس ہیں۔ ان کے ذریعے اللہ قیامت کے دن اپنے بندوں پر رحم فرمائے گا۔ (صحیح مسلم، التوبۃ، باب فی سعۃ رحمة اللہ، ح: ۲۷۵۲)

ابو موسیٰ بن شاذہ سے روایت ہے نبی ﷺ نے فرمایا: اللہ تعالیٰ رات کو اپنا ہاتھ پھیلا دیتا ہے تاکہ دن میں گناہ کرنے والا رات کی تاریکی میں توبہ کر لے۔ اسی طرح اللہ تعالیٰ دن کو بھی اپنا ہاتھ پھیلا دیتا ہے تاکہ رات کی تاریکی میں گناہ کرنے والا دن کے اجالے میں توبہ کر لے۔ یہ عمل ہمیشہ ہوتا رہتا ہے یہاں تک کہ سورج مغرب سے طلوع ہو۔ اس کے بعد توبہ قبول نہ ہوگی۔ (صحیح مسلم، التوبۃ باب قبول التوبۃ من الذنوب..... ح: ۲۷۵۹)

ام المؤمنین حضرت عائشہ رضی اللہ عنہا سے روایت ہے رسول اللہ ﷺ نے فرمایا:

”إِنَّ الْعَبْدَ إِذَا اعْتَرَفَ بِذَنبٍ ثُمَّ تَابَ، تَابَ اللَّهُ عَلَيْهِ“ (صحیح مسلم،

التوبۃ، باب فی حديث الإفك...، ح: ۲۷۷۰)

”بندہ گناہ کا اعتراف کرنے کے بعد توبہ کر لے تو اللہ اسے معاف فرمادیتا ہے۔“

حضرت انس بن مالک فرماتے ہیں رسول اللہ ﷺ نے فرمایا: ”هر انس خطا کار ہے تاہم بہترین خطا کار وہ ہے جو توبہ کر لے۔“ (سنن ابن ماجہ الزہد باب ذکر التوبۃ، ح: ۳۲۵۱)

علم حدیث، افکار و علوم اسلامی میں ایک ممتاز فضیلت کا حامل ہے۔ جمع و ترتیب حدیث میں محدثین نے جس اخلاص اور جانشناختی کا ثبوت دیا ہے، اس کے نتیجے میں امت کے پاس روایت اور اسانید کے اعتبار سے صحیح ترین ذخیرہ موجود ہے جو اتباع سنت کی ایک ناگزیر اساس ہے۔ تاثیر علم اور حسن عمل کے نقطۂ نظر سے ذخیرۂ حدیث کو متعدد اقسام میں ترتیب دیا گیا ہے جن میں ایک مقبول قسم کو ”الاربعین“ کا نام دیا گیا ہے جس میں مختلف موضوعات کی نسبت سے چالیس احادیث کو جمع کیا جاتا ہے تاکہ ان کو حفظ کرنے یاد رکھنے اور عمل کرنے میں سہولت ہو۔ اربعین نویسی کی اسی روایت کا ایک ممتاز نام امام نووی رحمہ اللہ کا ہے جن کی مرتبہ اربعین کو قبولیت کا بہت بڑا درجہ حاصل ہے۔ اس مجموعے کی اردو زبان میں ایک جامع شرح پیش خدمت ہے جس سے علماء، خطباء، اساتذہ، طلباء اور عامۃ المسلمين یکساں فائدہ اٹھاسکتے ہیں۔ ادارہ دارالسلام اس مجموعے کو حسن طباعت کی فنی لطافتوں کے ساتھ پیش کرنے کی سعادت حاصل کر رہا ہے۔



## دارالسلام

کتاب و مشت کی اشاعت اداری ادارہ

تیاض جدہ، شارجہ، الامور

لشون ہمیشہ پوپولر